
opusdei.org

默想：常年期第十週
星期六

一些可以幫助我們在常年期第
十週做祈禱的反思。

天主的名字是神聖的

真理在我們的人際關係中閃耀出來

在生活中真誠

天主的名字是神聖的

在本週彌撒中恭讀的山中聖訓裡，聖
史瑪竇指出耶穌的權力凌駕於以色列



從天主手中領受了的律法之上。基督
肯定了律法的永恆價值，同時又宣稱
人需要以新的精神去活出它。愛如今
就是一切誡命的核心。「它既被延
續，又被超越：天主的律法被轉化、
並且被深化為愛的律法，它是唯一反
映出天主父的面龐的律法。」[1] 它從
一條外在的律法轉變為「人的內在律
法，聖神在其中發揮作用：而且，聖
神自己成為了在人的心內的導師和引
導者。」[2]

梅瑟從天主手中領受並傳給人民的第
二條誡命是「要尊重上主的名」[3]。
對此，耶穌在山中聖訓裡說：「你們
又一向聽過對古人說：『不可發虛
誓！……』我卻對你們說：你們總不
可發誓：不可指天，因為天是天主的
寶座；不可指地，因為地是祂的腳
凳；不可指耶路撒冷，因為她是大王
的城市；也不可指你的頭發誓，因為
你不能使一根頭髮變白或變黑。」
（瑪5:33-36）在猶太社會中，人們
經常發誓，有時甚至是假誓（參閱瑪



23:16-22）；但是，由於天主的名字
是神聖的兼且是人無法讀出的，猶太
人便透過說述其他東西來避免讀出
它。

耶穌教訓人，每一個誓言都涉及天主
的聖名。因此，人是不能隨意發誓
的。「所有的宣誓必然涉及天主，因
而在一切言談中必須尊重天主的臨在
及祂的真理。向天主呼求時說話的謹
慎，配合著對天主的臨在必恭必敬的
態度。我們每一句話都是或肯定、或
藐視天主的臨在。」[4] 天主將祂的名
字託付給了我們這些相信祂的人，從
而揭示出祂個人的奧秘。「名字的恩
賜表示對人的信任和親密。……因
此，人不能濫用上主的名。人應以敬
愛朝拜的沉默，把上主的名保守在心
中。不應在自己說話時輕易提起上主
的名，除非為了祝福、讚美、光榮
祂。」[5] 聖奧思定在講道時說，祂的
名字「在人因著祂的偉大和尊威而帶
著崇敬來讀出時是偉大的；天主的名



字在人帶著敬畏和害怕冒犯祂的意念
來提及時是神聖的。」[6]

真理在我們的人際關係中閃耀出來

發誓意味著以天主作為某件事的見證
者，以祂的真實作為所說的事的真實
性的保證。耶穌斷然地反對我們必須
透過發誓來確保自己的話語的真實
性。真理必須自行閃耀出來。當然，
人的語言是脆弱而無力的，但只有當
我們相信自己的語言反映出事實時，
才有可能建立健康而高貴的人際關
係。「如果人互不信任，不講真話，
人類就不可能共存。」[7] 這種信任的
基礎就是愛。「我們蒙召在我們之
間、在我們的家庭中和在我們的社區
中建立一種清晰和相互信任的氣
氛……這在聖神的恩寵下是可能的，
聖神讓我們用愛去做每一件事，從而
完全地履行天主的旨意。」[8]

以面向真理、願意為真理而犧牲的方
式生活，會讓我們的內心充滿和諧與
平安。「只有謙卑才能找到真理，而



真理又是愛的基礎。」[9] 相反，「生
活在虛假的交流中是情況嚴重的，因
為它會阻礙人際關係，從而阻礙愛。
在有謊言的地方就沒有愛，就不可能
有愛。而當我們談論人際交流時，我
們指的不僅僅是言語，還有手勢、態
度，甚至是沉默和缺席不在場。人以
他一切的態度與行動來說話。我們一
直都在互相溝通。我們所有人都靠互
相溝通而生活，而我們總是置身在真
相與謊言之間。」[10]

基督徒的聖召是一條與基督認同的道
路。祂是真理（若 14:6）。祂來到世
間，是為給真理作證（若18:37）。
因此，熱愛真理是基督徒生活所固有
的，是基督的門徒說話和做事的基本
法則：「你們的話該當是：是就說
是，非就說非。」（瑪5:37）一切真
實的事都是來自天主，「其他多餘
的，便是出於邪惡。」（瑪5:37）在
通往天主的道路上，必然有著人對真
理的熱愛。這會促使我們努力透過
思、言、行為來了解它並傳遞它。為



人誠懇就是事奉真理，而按真理行事
就是與天主共融。

在生活中真誠

當聖施禮華被問到他最喜歡哪一種美
德時，他立刻回答：「誠懇」。受他
直接的啟發而創辦的第一所學校的座
右銘就是：「讓我們是就說是，非就
說非。」他在一篇講道中說：「基督
徒需證明所做的事皆真誠、信實、坦
蕩，他的品行應反映基督的精神。如
世上有人能言行一致，那便是基督
徒，因他被託付了結果實的恩賜（參
閱路19:13），而那恩賜則是拯救及
釋放人的真理（參閱若8:32）。你們
或會問：『如何能達到生命的真
誠？』耶穌給了教會所需的方法，祂
教了我們如何祈禱、如何認識祂的天
父，祂派遣了聖神……祂又留給我們
可見的恩寵──聖事。利用它們，加強
你的虔敬，每天祈禱，不要拒絕基督
十字架甘美的負荷。」[11]



有時候，我們可能會在真相面前感到
恐懼不安，對其中所包含的承諾和要
求感到驚惶失措。我們可以祈求天主
賜給我們恩寵，讓我們常常透明、單
純地行事，不虛偽，不複雜。我們知
道，如果真相不完整，至少就我們而
言是不完整的話，那就不是真相。我
們這樣地、誠實地行事，就會贏得信
任，而不需要添加誇張的表達來贏得
別人的信任。

聖母瑪利亞默默地聆聽天使的話語，
不懂的地方就詢問，並且慷慨地回
應，沒有藉詞推搪。隨著她一句「爾
旨承行」，救世的真理者就在她的胎
中化身成人。在她身上，真理和愛的
終極結合得以實現了。我們可以祈求
她那母性的代禱，好使我們，她的孩
子們，可以學會在愛中活出真理，從
而開闢那條通往最偉大的「真理」的
道路。

[1]教宗聖若望保祿二世，1999年4月
7日公開接見時的講話



[2]同上

[3]《天主教教理》，2142

[4]同上，2153

[5]同上，2143

[6]聖奧思定，《論山中聖訓》，2、
5、19

[7]聖多瑪斯．阿奎那，《神學大
全》，II-II，q. 109，a. 3，ad. 1

[8]教宗方濟各，2017年12月12日三
鐘經前的講話

[9]教宗本篤十六世，2019年11月19
日接見國際神學委員會的委員時的講
話

[10]教宗方濟各，2018年11月14日公
開接見時的講話

[11]聖施禮華，《天主之友》，141



pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/

meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-
Di-Shi-Zhou-Xing-Qi-Liu/ (2026年1月16

日)

https://opusdei.org/zht/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Shi-Zhou-Xing-Qi-Liu/
https://opusdei.org/zht/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Shi-Zhou-Xing-Qi-Liu/
https://opusdei.org/zht/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Shi-Zhou-Xing-Qi-Liu/

	默想：常年期第十週星期六

