
opusdei.org

默想：常年期第十四
週星期六

一些可以幫助我們在常年期第
十四週做祈禱的反思。

天主知道我們的各種奮鬥

名副其實地說明一切事物

在神修指導中的誠懇態度

天主知道我們的各種奮鬥

耶穌在世上生活時遇到許多簡樸的
人，他們誠懇地告訴祂自己內心的想



法。可是祂也遇到其他未能表現出對
真理有同樣熱愛的人。也許他們做善
事，可是他們的意圖並不常是正直
的。這就是為什麼主耶穌有一次驚嘆
地說：「因為沒有遮掩的事，將來不
被揭露的；也沒有隱藏的事，將來不
被知道的。」（瑪10:26）

基督清楚知道我們是什麼樣子的。對
祂來說，沒有任何面具可以掩蓋我們
的缺陷或放大我們的美德。祂要我們
與祂的關係是以誠懇為標記。聖詠集
的作者是我們基督徒祈禱的一個典
範，他這樣向天主陳詞說：「上主，
祢鑒察了我，也認清了我：我或坐或
立，祢全然認清了我，祢由遠處已明
徹我的思考。我或行走或躺臥，祢已
先知，我的一切行動，祢完全熟
悉。」（詠139:1-3）

我們所有的奮鬥和努力都為主耶穌所
知。即使在跌倒中，我們也能保持平
安，因為主耶穌知道我們內心最深處
的意向。聖施禮華警告我們不要害怕



在天主面前看到自己的真面目：「你
要知道怎樣做到坦率和樸實嗎？且聽
伯多祿這句話，並加以深思：
Domine，Tu omnia nosti……主啊，
祢一切都知道……！」[1] 沒有什麼比
確信天主與我們如此接近會更加能夠
給我們帶來平安，而祂也不會忽視我
們那個最細微的去愛的意圖。

名副其實地說明一切事物

我們與天主的關係中的誠懇態度會讓
我們深入地了解自己，了解自己的個
性和行為到底是怎樣的，以及我們為
他人服務的潛能和我們的局限。「你
來信所述，說明你已明白誠懇真摯的
意義了：『我正在養成習慣：名副其
實地稱呼一切；特別是，養成一個習
慣：凡是不存在的，就不去為它硬找
什麼名堂來稱呼。』」[2]

聖若望宗徒寫道：「如果我們說我們
沒有罪過，就是欺騙自己，真理也不
在我們內。」（若一1:8）我們很難找
到一個聲稱自己沒有過錯，並且向我



們保證自己永遠不會犯錯的人。「但
我們可能會被這種事情所欺騙：說
『我們都是罪人』，就好像說『早上
好』一樣，純粹出於習慣或禮貌，而
不是真正地意識到罪過。」[3] 當我們
陷入這種膚淺的例行公事行為時，可
能會更難辨識具體的錯處和顯出自己
是有需要的。然而聖若望補充說，正
是在這種真誠的自知中，我們找到天
主的寬赦與幫助去洗淨自己。（參閱
若一1:9）

誠懇讓我們變得具體化。罪惡不是一
件抽象的東西，而是一個在我們日常
生活中具體地表現出來的實際情況。
在我們與天主的對話中，我們應該努
力認清那些使我們遠離天主和他人的
過錯，這樣就通常可以產生那些滋養
我們為聖德而奮鬥的決心。我們可以
向主祈求獲得事事具體化的智慧，好
使我們能夠學習如何對自己誠懇，從
而每天不斷增長自己對天主和對近人
的愛。



在神修指導中的誠懇態度

當談到認識自我時，我們可能會遇到
一個根深蒂固的困難，就是偏見。普
通的智慧用了一句簡潔的諺語來表達
這一現實：「能醫不自醫」。由於罪
過，或單純地因為我們與自己太過親
密，我 們對自己的判斷有時並不是完
全準確的。在人一生的某些階段，我
們會覺得很難能夠冷靜地和平靜地去
判斷何去何從。因此，天主將一些人
放在我們身邊，為我們的道路帶來光
明。當我們與贏得我們信任的人細談
自己的生活時，我們便會打開那「最
美麗、最親密的溝通方式之一。它讓
我們發現自己之前所不知道的事，微
小而簡單的事，但正如福音所說的，
偉大的事正是從小事中誕生的。」[4]

在神修指導上，我們找到一個人的陪
伴，有時僅僅透過他們的出現，有時
透過他們的經驗智慧，就可以幫助我
們更好地了解天主和我們自己。聖施
禮華在這裡送給了我們一些具體的建



議：「當你敞開你的靈魂時，首先說
出你不想為人知的事。這樣，魔鬼總
是會被擊退。敞開你的靈魂，清楚而
純真地敞開你的靈魂，好使天主愛的
光芒能到達你的靈魂，並照亮每一個
角落。」[5]

從神修指導中得到的幫助，並不總能
帶來解決問題的具體建議。有時候，
我們只需真誠地表達自己所關切的
事，並且謙虛地知道自己需要幫助，
就能找到光明。聖施禮華在經歷了多
年的神修指導他人和接受他人的指導
後寫道：「你在天主鑒臨下，對神師
開誠佈公，推心置腹地談心……看到
你對那個吞吞吐吐的問題，竟然自己
找到了答案，感覺真是奇妙。」[6] 我
們可以祈求聖母瑪利亞為我們從天主
手中獲得那能讓自己對天主、對自
己，和對他人的真誠，好能使自己的
靈魂變得更加簡樸。

[1]聖施禮華，《犁痕》，326

[2]同上，332



[3]教宗方濟各，2020年4月29日的講
道

[4]教宗方濟各，2022年10月19日公
開接見時的講話

[5]聖施禮華，《鍊爐》，126

[6]聖施禮華，《犁痕》，152

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/

meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-
Di-Shi-Si-Zhou-Xing-Qi-Liu/ (2026年2月

7日)

https://opusdei.org/zht/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Shi-Si-Zhou-Xing-Qi-Liu/
https://opusdei.org/zht/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Shi-Si-Zhou-Xing-Qi-Liu/
https://opusdei.org/zht/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Shi-Si-Zhou-Xing-Qi-Liu/

	默想：常年期第十四週星期六

