
opusdei.org

默想：常年期第二十
一週星期五

一些能幫助我們在常年期第二
十一週做祈禱的反思。

為彌撒做準備

讓我們的燈保持明亮

在彌撒中朝拜我主

為彌撒做準備

在許多的活動中，充分的準備是非常
重要的。例如，在體育運動中，比賽



的表現很大程度取決於訓練以及掌握
正確技巧所花費的時間。某些社交聚
會的成功，比如邀請朋友來家中晚
餐，也很大程度上取決於我們的準
備。一般來說，我們為籌備某些活動
投入的時間，尤其是心機，顯示了我
們對該活動的重視程度。活動越重
要，我們投入的準備就越多，即使僅
僅是在思想和注意力上的準備。同
時，經驗告訴我們，充分的準備會帶
來好的結果。無論是比賽，或與久未
謀面的朋友共度時光，如果我們準備
充分，我們將會更加享受這一切。

沒有任何活動或相遇比彌撒更為重
要，因為在那裡我們真正體驗到基督
的死亡與復活，並領受祂的聖體作為
滋養。因此，沒有任何比準備自己以
相稱的方式參與彌撒聖祭更有價值。
縱使我們以最好的準備來參與這救贖
工程，也遠不及天主對我們的愛這一
偉大奧祕。這是一場婚宴，我們受邀
參與其中，就像比喻中的那些童女：
「那時，天國好比十個童女，拿着自



己的燈，出去迎接新郎。」（瑪25：
1）

聖施禮華將彌撒視為他生命的中心與
根源，他邀請我們盡可能為這一崇高
時刻做好準備：「聖體聖事就在那天
晚上建立起來，為復活的晨曦預作準
備。我們也應當為這新曙光作好準
備。一切有害、破舊、無用的東西，
諸如：灰心沮喪，狐疑猜忌，悲傷憂
鬱，膽小無為等等，都要一掃而盡。
聖體聖事給予天主子女一種神聖的新
意，我們應當滿懷『更新的心思』奮
起響應，革新自己的一切感情與行
為。我們的力量已有了新的本源，已
有了插植於我主的茁壯新根苗。我們
切不可重拾舊酵母，因為我們現在已
有了永不敗壞的神糧。」[1]

讓我們的燈保持明亮

這個比喻講述的十個童女，「有五個
是糊塗的，五個是明智的。糊塗的拿
了燈，卻沒有隨身帶油；而明智的拿
了燈，並且在壺裏帶了油。因為新郎



遲延，她們都打盹睡着了。半夜有人
喊說：『新郎來了，你們出來迎接
罷！』」（瑪25：2-6）雖然這個比
喻特別指的是我們在死後將接受天主
的最終擁抱，我們也可以將其應用於
我們在聖體聖事中與基督的相遇。有
時，我們在彌撒中可能會感到分心或
昏昏欲睡。儘管我們知道自己身處一
個神聖的地方，可以與天主聖三進行
愛的對話，但我們的想像力可能會天
馬行空。也許在這樣的時刻，我們會
覺得自己就像那些等待新郎到來時睡
著的童女一樣。

參與聖彌撒並非僅僅是一種腦力活
動，僅僅專注於神父的每一個動作和
言語。相反，關注彌撒禱文和禮儀姿
勢的豐富內涵，好比一扇門，引領我
們進入隱藏在其背後的神聖奧秘。因
此，這是能夠「活出彌撒聖祭的意
義」[2] 的關鍵，正如聖施禮華所說，
在於我們是否隨身攜帶著油，即使在
更疲憊或分心的時刻，也能為我們的
心靈提供所需的光明，以認出基督的



面容，祂在彌撒中獻出自己的生命來
拯救我們。此外，主業團的創始人建
議我們，將導致分心的事物——對人
的關切、對工作的憂慮等等——交託
在天主的手中。[3]

「為迎接與主的相遇，準備的條件不
僅是信德，更是一種充滿對近人的愛
與慈悲的基督徒生活。如果我們任由
自己追求看似更舒適的事物，只顧自
己的利益，那麼我們的生命就會變得
貧瘠，無法為他人帶來生命，我們也
無法為信仰之燈積蓄油；而這信仰
——在主的來臨時，甚至在此之前
——將會熄滅。」[4] 要想真正理解
彌撒，最好的內心準備就是充滿愛德
的生活，因為這正是我們在聖祭禮儀
中所頌揚的：耶穌的無限大愛，祂甘
願為我們每個人獻出自己的生命。

在彌撒中朝拜我主

半夜時分，童女們聽到了一個聲音，
將她們從沉睡中喚醒：「新郎來了，
你們出來迎接罷！」（瑪25：6）她



們都開始匆忙地準備自己的燈。但由
於糊塗的童女沒有帶足夠的油，而且
油不夠所有人使用，她們不得不出去
購買。她們去買的時候，「新郎到
了；那準備好了的，就同他進去，共
赴婚宴；門遂關上了。」（瑪25：
10）過了一段時間，當那些慌張的童
女到達時，新郎對她們堅決的拒絕：
「我實在告訴你們：我不認識你
們。」（瑪25：12）

為了意識到彌撒聖祭的偉大，我們首
先需要非常了解我主。願主永不用對
我們說新郎對糊塗童女所說的話：
「我實在告訴你們：我不認識你
們。」（瑪25：12）兩個相愛的人之
間的了解，並不局限於生平資料的簡
單積累，也不僅僅是偶爾的相遇。這
是一種內心的態度，它逐漸引領我們
進入對方的感受和思想中。這就是為
什麼朝拜聖體如此重要，它幫助我們
準備心靈，在每一次彌撒中認出我
主。「在聖體櫃前朝拜聖體，幫助並
準備我們更好地參與聖體聖事。」[5]



本篤十六世曾寫道：「在聖體聖事
中，֚֚天֚主子來與我們相遇，並渴望與
我們合而為一。拜聖體純粹是感恩聖
祭的自然結果，而感恩聖祭本身是教
會最高的朝拜行為。」[6] 因此，彌撒
以外的聖體朝拜教導我們在彌撒中朝
拜我主，渴望通過聖體與祂結合，並
增加對祂的渴求。「領受聖體就是朝
拜我們所領受的那一位。」[7] 我們可
以請求瑪利亞，這位極智之貞女與聖
體之母，助我們像她準備迎接她的聖
子一樣，為每一次彌撒做好準備。即
使我們燈中的油似乎快要耗盡，火苗
也有熄滅的危險，瑪利亞會將她永不
會用完的油分給我們，並以母親般的
慷慨給予我們。

[1] 聖施禮華，《基督剛經過》，
155。

[2] 聖施禮華，《基督剛經過》，
88。

[3] 參閱聖施禮華，家庭聚會筆記，
1971年2月21日。



[4] 教宗方濟各，2017年11月12日三
鐘經前的講話。

[5] 教宗方濟各，致德國全國聖體大會
訊息，2013年5月30日。

[6] 教宗本篤十六世，《愛的聖事》宗
座勸諭，66。

[7] 同上。

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/

meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-
Di-Er-Shi-Yi-Zhou-Xing-Qi-Wu/ (2026年

1月2日)

https://opusdei.org/zht/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Er-Shi-Yi-Zhou-Xing-Qi-Wu/
https://opusdei.org/zht/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Er-Shi-Yi-Zhou-Xing-Qi-Wu/
https://opusdei.org/zht/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Er-Shi-Yi-Zhou-Xing-Qi-Wu/

	默想：常年期第二十一週星期五

