
opusdei.org

默想：常年期第二十
二週星期六

一些有助於我們在常年期第二
十二週做祈禱的反思。

一個直達人心的信德

取悅天主和近人

是子女，不是奴隸

一個直達人心的信德

宗徒們餓了。他們可能已經好幾天沒
有吃過一口東西。因此，當他們穿過



一個麥田時，就摘了一些麥粒並開始
吃它。這件事本來似乎是沒有什麼問
題的，可是那天正是安息日。法律明
確規定，當天是不能收割農作物的。
因此，有幾個法利塞人看到這些門徒
妄顧法律，就要求他們解釋：「為什
麼你們做安息日不准做的呢？」（路
6:2）回應他們的不是宗徒們，而是耶
穌自己：「你們沒有讀過：達味和同
他在一起的人，在饑餓時所做的嗎？
他怎樣進了天主的殿，拿起供餅來吃
了，又給了同他在一起的人吃。這供
餅原不准他人吃，而只准司祭吃。」
（路6:3-4）

主耶穌常常妄顧猶太人的習俗。有些
經師和法利塞人責備祂的門徒在吃飯
前不洗手，更不用說祂在安息日行奇
蹟所引起的強烈抗議。祂為什麼這麼
做呢？那是為了把信德置於崇敬活動
的中心，「以及避免一種風險，這種
風險既適用於那些經師，也適用於我
們：即是只顧遵守外在的形式，把心
靈和信德置於次要地位。很多時候，



我們也在給我們的靈魂『化妝』。著
重外在的形式，而不是信德的心靈：
這是一個風險。這是一個『外表虔
誠』的風險：外表看來好，卻忽略了
去『潔淨心靈』。我們總是受到誘惑
去把自己與天主的關係貶低為某種外
在的虔敬活動，可是耶穌並不滿足於
這種崇敬。耶穌不要外表；祂要一個
直達人心的信德。」[1]

這當然不是說，外在的行為是完全不
重要的。的確，主耶穌在祂的日常生
活中都有履行許多當代的猶太人的傳
統。祂誦唸慣常唸的經文，又經常去
猶太會堂，慶祝不同的節日……然而
祂這樣做並不是為了在外表上顯得虔
誠，也不是為了贏得天主聖父或其他
人的尊重，而是為了表達祂心中充滿
著的愛。因此，「祂提醒我們，基督
徒的生活實在是一條要遵循的道路，
但它不是一套我們必須遵守的法律，
而是我們必須尋找、接納和追隨的基
督。」[2]



取悅天主和近人

耶穌批評的不是一些經師和法利塞人
遵守法律的熱誠，而是他們所缺乏的
愛心。他們中有許多人花大量的時間
做祈禱和齋戒，卻忽略了對近人那最
基本的仁愛善工。因此，他們毫不猶
豫地批評那些不遵行他們所定的標準
的人，並且著意於履行某些法律，多
於因為有人獲得療癒而高興。的確，
沒有什麼比把遵守天主的法律與冀求
他人獲益兩者對立起來是更加錯誤的
了。「雅威對選民說，我寧要德性，
不要厲行。換句話說，便是向他們指
出：他們過份強調了某些外表的形
式。所以，我們應當在補贖和克己上
下工夫，作為我們真正愛天主，愛鄰
人的證據。」[3]

教宗聖額我略一世說，當齋戒有其他
美德的行為，尤其是慷慨伴隨著時，
齋戒才是神聖的。[4] 從這個意義上來
說，聖施禮華鼓勵我們實踐「克己自
律的對象是我們自己，而不是他人。



克己自律應當使我們在待人接物中更
加細緻周到，體貼諒解，開誠相
見。」。他又補充說：「誰若是粗暴
易怒，遇事處處只顧自己，常常觸犯
凌辱他人，不知放棄不必要的東西
── 甚至必要的東西，事不稱心便形
之於色，那麼他便是沒有做到克己自
律。反之，誰若懂得怎樣獻身為人，
『對一切人，我就成為一切』，那麼
他便是實踐了克己自律。」[5]

每天都為我們提供許多機會，透過尋
求周圍人的好處來取悅天主：當我們
疲憊時微笑，主動承擔一項更加艱鉅
的任務，體諒與他人一起生活時出現
的一些小摩擦，與最有需要的人分享
我們的時間……透過這些努力，我們
正是在履行法律中那條最重要的誡
命：「你應當全心、全靈、全力、全
意愛上主，你的天主；並愛近人如你
自己。」（路10:27）

是子女，不是奴隸



有時候，履行外表上的儀式能夠給我
們一定的安全感。一般來說，我們都
需要一些具體的指標來使自己知道是
否做得好。可是如果我們將這個方法
應用到我們的基督徒生活中，我們與
天主的關係最終就會變得像耶穌所批
評的法利塞人一樣，他們有很多外在
的善行，但內心卻缺乏仁愛。相反，
當我們把自己的意志、感情和思想投
入到履行誡命中時，我們就會發現一
種深刻而寧靜的喜悅，因為我們會用
自己那精神上的感官去品嚐在天主的
每一條誡命中，以及在自己生活中的
每一種情況含著的天主的愛。主業團
的監督范康仁蒙席向我們保證：「知
道天主無限的愛，不僅在我們存有的
根源中能找到它，且與我們生命中的
每一個時刻同在，令我們充滿了安全
感。因為天主比我們更接近我們自
己。」[6]

把自己的基督徒的奮鬥建基於與天主
的神聖父子關係之上，會使我們充滿
樂觀的態度。我們知道，一個孩子從



父母那裡得到的愛會對他的未來具有
決定性的重要性。如果一個人從小就
感受到被愛和肯定，那麼當這個人長
大後，他們就會有一個堅實的基礎來
建立其他的關係。是的，我們與天主
的關係也會發生類似的情況。「知道
我們有一個無限地愛著我們的天父，
會使我們能夠過上一個喜樂又充實的
生活；即使身處困境，或當我們更加
深刻地感受到自己的缺失時，這種慈
愛、信任和簡樸也會照亮我們生活的
每一個角落。」[7] 與天主的神聖父子
關係也會為我們履行律法提供一個新
的視野：我們不是試圖取悅君王的臣
民，而是試圖取悅父親的子女──縱使
我們有時會失敗。我們可以請求聖母
瑪利亞幫助我們常常記得，我們是天
主摯愛的子女。

[1]教宗方濟各，2021年8月29日三鐘
經前的講話

[2]教宗本篤十六世，2011年3月9日
公開接見時的講話



[3]聖施禮華，《犁痕》，992

[4]參閱教宗聖額我略一世，《牧靈指
南》，19，10-11

[5]聖施禮華，《基督剛經過》，9

[6]范康仁蒙席，2018年1月9日的牧
函，4

[7]范康仁蒙席，2024年6月26日的講
道

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/

meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-
Di-Er-Shi-Er-Zhou-Xing-Qi-Liu/ (2026年1

月16日)

https://opusdei.org/zht/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Er-Shi-Er-Zhou-Xing-Qi-Liu/
https://opusdei.org/zht/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Er-Shi-Er-Zhou-Xing-Qi-Liu/
https://opusdei.org/zht/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Er-Shi-Er-Zhou-Xing-Qi-Liu/

	默想：常年期第二十二週星期六

