
opusdei.org

耶穌聖心節：在基督
聖心內尋求和平

聖施禮華於1966年6月17日耶
穌聖心節題為《在基督聖心內
尋求和平》的講道。

2022年6月24日

—— 真正敬禮耶穌聖心

——引人歸向基督之愛

——基督帶來的和平



天主聖父願在聖子的聖心中，賜給人
類一座仁慈，寵眷和「愛情的無限寶
藏。」[1] 我們若想尋求天主愛人的證
據，只須沿着聖保祿的思路作同樣的
探索：「祂既然沒有憐惜自己的兒
子，反而為我們眾人把祂交出來了，
豈不也把一切與祂一同賜給我們
嗎﹖」[2] 天主之愛世人，不僅俯聽我
們的祈禱，而且先意承志，在我們祈
禱之前，早已惠賜所求。

聖寵使人洗心革面，煥然更新；使罪
人逆子幡然皈正，化為忠僕。[3] 是天
主對我們的愛，一切聖寵的泉源。祂
不僅用言語而且用行動，揭示了這一
點。正是天主的愛，促引聖三的第二
位聖言，聖父之子，取我人身，襲我
人性，除無罪之外，同我們毫無兩
樣。這聖言，這天主的聖言，便是天
主聖愛所由發的聖言。[4]

天主聖愛，藉聖子降生成人，藉耶穌
基督在世以十字架卓絕血祭為終極的
贖罪長征，揭示我們。祂在十字架



上，又以新的標誌昭示天下：「有一
個兵士用槍刺透了他的肋旁，立刻流
出了血和水。」[5] 這耶穌的血和水，
向我們宣告：祂的自我祭獻已大功告
成。「完成了！」[6] 為了愛，一切都
成就了。

今天，當我們重溫信仰的中心奧蹟
時，目睹人的動作行為，被用來表現
這最深邃的真理，即聖父聖愛之交付
聖子，聖子聖愛之從容赴義，走上加
爾瓦略山，不禁愕然起敬。天主沒有
用霸權同我們打交道。沒有。祂「取
了奴僕的形體，與人相似。」[7] 耶穌
從未矜持疏遠，高高在上。雖然在講
道時，祂偶然流露出憤懣感慨的心
情，那是因為惡人罪行傷祂聖心所
致。但是，我們若仔細觀察，馬上會
發現祂的悲憤實在是出於愛情，是向
我們發出的又一次邀請，敦促我們悔
罪改過，矢志忠誠。我主天主說：
「我豈能喜歡惡人的喪亡？——吾主
上主的斷語——我豈不更喜歡他離開
舊道而得生存？」[8] 這話一語道破基



督一生行實的原委；使我們恍然領
悟，祂為何懷着一顆血肉的心，一顆
同我們一樣的心，降臨我們人間。這
便是祂的聖愛的鐵證，是天主仁愛奧
蹟萬古常新的見證。

我必須向你們吐露，有一件事常使我
痛心疾首，奮發自勉，那便是想到天
下所有尚未認識基督，所有從未希冀
天堂上為我們保留的褔祉的人們。他
們的生活，像盲人迷路，在遠離真褔
的歧途上，探索莫名的「幸福」。聖
保祿宗徒在特洛阿，夢見異象那晚的
感受，令人不難理解：「有個馬其頓
人站着，請求他說：『請往馬其頓
去，援助我們吧！』保祿既見了這異
象，我們便推知是天主召叫我們給他
們宣傳福音，便立即設法往馬其頓
去。」[9]

你們難道沒有感覺天主正在召叫你們
嗎﹖祂通過我們周圍所發生的事物，
正在催迫我們去宣講即將再臨的耶穌
的福音。但是，有時我們基督信徒，



卻把自己的召叫貶為糟粕。我們變得
庸俗浮淺，把大好時光浪費於傾軋紛
爭，妒賢忌才。更糟糕的是，有人竟
對他人修練某項德性真理的實踐，妄
加責難，無風興浪。不僅不竭力相
助，反加濫肆詆毀。不錯，有時在基
督徒身上會發現嚴重缺陷。但是問題
的關鍵不在於我們本身，不在於我們
的缺點。唯一關係重大的是耶穌。我
們應當宣講的是基督，而不是自己。

這些感觸是某種輿論引起的。該輿論
認為耶穌聖心敬禮正陷於危機。其實
危機並不存在。耶穌聖心的真正敬
禮，一貫健在，依然健在，並充滿本
性與超性的意義。一貫並依然激發人
們皈正獻身，承行主旨；激發人們親
切領悟贖罪奧蹟的底蘊。

然而，我們應當把真正的敬禮，與無
用的多愁善感，與缺乏信理，華而不
實的表面虔誠，區別開來。我並不欣
賞庸俗的塑像，也不欣賞粗製濫造
的，對具有常識與超性觀念的人絲毫



不起感召作用的聖心像，而且不欣賞
的程度不亞於你們。但是，把這些個
別的，並正在消失的偏向，曲解為信
理或或神學問題，則未免是一種糟糕
透頂的邏輯。

若說有危機的話，那便是人心的危
機。人的目光短淺，自私自利和思想
狹隘。他們不能欣賞基督愛人之心的
偉大深度。教會自建立聖心節以來，
在慶日禮儀讀經中，取用了一段保祿
書信，來培育我們真正的虔誠敬禮。
聖保祿在其中向我們提出了一整套默
觀生活的規劃，包括知識與愛情，祈
禱與生活，且始於耶穌聖心敬禮。天
主藉宗徒的話，親自邀請我們遵循這
條道路：「使基督因着你們的信德，
住在你們心中，叫你們在愛德上根深
蒂固，奠定基礎，為使你們能夠同眾
聖徒領悟基督的愛是怎樣的廣、寬、
高、深，並知道基督的愛是遠超人所
能知的，為叫你們充滿天主的一切富
裕。」[10]



天主的充盈富足，是在基督內，在基
督的聖愛內，在基督的聖心內，啟示
我們，賜予我們的。因為，正是在祂
的聖心內，「真實地住有整個圓滿的
天主性。」[11] 誰若無視天主這一偉
大計劃 —— 即藉降生成人，贖罪救
世，聖神降臨，而向世界傾注祂的聖
愛——便無法體會我主對我們的體貼
入微。

真正敬禮耶穌聖心

讓我們充分認識寓於「耶穌聖心」一
詞內的全部寶藏吧。當我們說到某人
的心時，不只是指他的情感，而是涉
及他與人友愛交往中的整個人格。聖
經為了幫助我們明瞭天主的事理，採
用充滿人性意味的詞語「心」，來表
示思言行動的總結與根源，表現與基
礎。人的價值即其心的價值……。

心乃是喜樂之所由生：「我心歡愉你
的救援。」[12] 心乃是痛悔之所由
生：「我的心好像是蠟，在我內臟中
溶化。」[13] 心乃是讚頌天主之所由



生：「我的心靈湧溢優雅的言辭。」
[14] 心乃是矢志從主之所由生：「天
主，我的心已準備妥當。」[15] 心乃
是愛慕不懈之所由生：「我身雖睡，
我心卻醒。」[16] 心也生疑懼惶恐：
「你們心裡不要煩亂，你們要信賴
我。」[17]

心不僅有感覺，而且認識，瞭解。天
主的法律，常存於心懷[18]，刻在心
上。[19] 聖經也引證道：「心裏充滿
什麼，口裏就說什麼。」[20] 我主訓
斥經師道：「你們為什麼心裏思念惡
事呢﹖」[21] 祂又列舉人的罪過加以
概括說：「因為由心裏發出來的是惡
念、凶殺、姦淫、邪淫、盜竊、妄
證、毀謗。」[22]

聖經之謂心，並不指喜怒哀樂瞬息消
逝的感情，而是指引導整個人的靈魂
肉體，趨向其善的人格。正如耶穌所
指出的：「因為你的財寶在那裏，你
的心也必在那裏。」[23]



因此，當我們談到耶穌聖心時，我們
強調天主聖愛的確鑿無疑，強調天主
對我們忠貞負責的真理。當我們提倡
敬禮耶穌聖心時，我們是在提倡徹底
獻身於耶穌，整個獻身於耶穌——我
們的靈魂，我們的感覺和思想，我們
的言語和行動，我們的喜樂。

這就是真正敬禮耶穌聖心的真諦；是
認識天主，認識我們自己；是瞻仰耶
穌，趨向耶穌，讓祂來鼓勵，教育和
引導我們。使這敬禮流於淺薄的最大
弊病，莫過於缺乏人情，莫過於無視
這位降生成人的天主的存在。

身懸十字架上，心中漾溢着愛人之情
的耶穌，是一篇語言無法表達的雄辯
的證詞，指出人的崇高價值。人，人
的幸福，人的生命，竟如此重要，甚
至天主聖子不惜犧牲自己來救贖和濯
淨他們，把他們復活起來。有一位默
觀者對此而感慨地問道：「誰能不熱
愛這顆重創之心呢﹖面對此心純愛，
誰能不以愛還愛，以心體心呢﹖人非



草木，孰能無情，我們豈有不以愛報
愛之理﹖我們要擁抱這位遍體鱗傷的
親人，祂的手足被褻瀆神明的惡人釘
穿。我們要偎依在祂懷中，偎依在祂
心頭，虔誠祈禱，使我們能無愧於同
祂心心相印，也被長矛刺傷，因為我
們的心還是硬如鐵石，拒不悔改。」
[24]

這些思想，柔情和談話，是熱愛耶穌
的人靈從一開始便向祂奉獻了。但
是，我們若要懂得這語言，懂得人
心，懂得基督之心與天主聖愛，我們
就必須有信德和謙德。我們需要有促
使聖奧思定寫出此語的信德與謙德：
「主啊，我們是為了祢而受造，除非
安息在祢內，我們的心將得不到安
寧。」[25]

人若無謙德，便會恬然以天主自居，
卻不按基督遵行的天主之道行事，不
會說：「拿去吃，這就是我的身
體。」[26] 驕傲者把天主的偉大，限
於庸人的框框裡。於是乎理性，冷酷



盲目的理性，在人妄想把一切事物納
入其個人狹隘經驗範疇內的企圖中，
蛻變為非理性；變得截然不同於有信
德者的思想，甚至不同於頭腦清醒，
通情達理者的思想。超人的真理因此
衰竭，人心被一層硬殼禁錮，變得麻
木不仁，失去響應聖神感召的能力。
若不是天主仁慈的神力，突破我們罪
惡的壁壘，我們有限的理智真會喪失
殆盡。「我還要賜給你們一顆新心，
在你們五內放上一種新的精神，從你
們的肉身內取去鐵石的心，給你們換
上一顆血肉的心。」[27] 唯有天主的
幫助，才能使靈魂重見光明，一聽到
聖經的許諾便充滿喜樂。

「我知道我對你們所懷的計劃，是和
平而不是災禍的計劃。」[28] 這是天
主藉先知耶肋米亞所作的許諾。禮儀
把這話配合到耶穌身上，因為在祂身
上，我們清楚看到，天主確實是這樣
愛我們的。祂並不是來審判我們，並
不是來控訴我們的卑鄙惡劣。祂是來
拯救我們，寬赦我們，給我們和平與



喜樂。如果我們真能意識到天主恩待
祂兒女的盛情，我們的心必會幡然改
變。我們看到一片嶄新的天地，在我
們前方展開，縱橫深遠，光華燦爛。

引人歸向基督之愛

但是請注意，天主沒有說：「為了換
取你的心，我將給你一個純精神的意
志。」沒有。祂給了我們一顆心，一
顆人心，與基督的心一模一樣。我並
沒有一顆心專門愛天主，另一顆心專
門愛人。我用同一顆心來愛基督，愛
聖父，愛聖神，愛聖母，愛我的父母
親友。我願不厭其煩永遠反覆強調這
一點：我們必須有十足的人性，否則
不能分享天主性。

人性的愛，我們在世上經驗的愛，只
要是真正誠摯的，便會幫助我們嚐到
天主聖愛的滋味。我們在天主內享受
的愛，以及在天堂上享見「萬物之中
的萬有」[29] 的天主，究竟是怎樣的
福樂，便可從箇中領略一二。如果我
們開始領略天主的愛，便會情不自禁



地越來越富有同情心，越來越慷慨大
度，越來越全心全意地獻身服務。

我們應當施捨自己所領受的，教授自
己所學習的。簡單平易，不驕不矜，
幫助他人分享天主聖愛的知識。當你
們執行任務，在社會上工作時，你們
人人都可以把各自的職務，轉化成真
正的服務。你們的工作，應該精益求
精，關心他人的需要，充分利用科技
文化方面的先進成果。如此工作，只
要動機是忘我無私，捨己為人，充滿
基督徒生活的精神，便能發揮極為重
要的作用，大有益於整個人類。

通過你們的工作，通過整個人際關係
的網絡，你們應當展示基督的愛德及
其在友誼，諒解，友愛與和平等方面
的具體表現。正如基督遍遊巴勒斯坦
「施恩行善」[30] ，你們也該在家
庭，社會，工作崗位，文娛場合，散
播和平。這是天國臨於你們心中的最
好證據。正如聖若望所寫的：「我們



知道，我們已出死入生了，因為我們
愛弟兄們。」[31]

但是，沒有人能夠實行這種愛，除非
先到耶穌聖心這所學校去受教育。我
們只要默觀瞻仰耶穌聖心，就必能把
自己的心從嫉恨冷淡中解放出來。只
有如此，我們才會體諒他人的疾苦，
並作出基督式的反應。

你們可記得聖路加所描繪的，耶穌到
達納因城的景象嗎？ [32] 耶穌再一次
穿街越巷，迎向人群去會合他們。祂
本來可以逕自走過，或是讓他們來請
祂。但是祂沒有這樣做。祂逕自採取
主動，因為祂被一個寡婦的哀傷所感
動。她剛剛喪失了她所有的一切，她
的兒子。

聖史解釋說耶穌受了感動。甚至像在
拉匝肋墓前那樣，祂還流了感動的
淚。耶穌從來沒有，也永遠不會對發
自摯愛的哀傷無動於衷。看到子女與
父母生離死別，祂痛如身受。祂克服
死亡，正是為了給予生命，使相愛的



人破鏡重圓。但在同時，祂要求我們
首先接受天主聖愛至高無上的地位。
只有天主聖愛，才能激發真正的基督
徒生活。

基督知道周圍的人群對那奇蹟必會肅
然起敬，傳遍鄉里。但祂不願故作姿
態，嘩眾取寵。祂只是被那婦人的哀
傷所感動，情不自禁地前去安慰她。
所以祂走上前去，對她說：「不要哭
了。」[33]言外似乎說：「我不要看
妳哭。我到世上來是傳播喜樂與和平
的。」於是接踵而來的便是奇蹟，是
基督真天主權能的標誌。但首先來的
是祂的同情心，是基督真人仁愛之心
的明徵。

我們若不向基督學習，便永遠不會懂
得愛。如果照某些人的想法，以為要
保持心淨，保持一顆相稱於天主的
心，就意味着同人性的愛情「不可混
淆，不可受它污染」。只能擺出一付
「官樣文章的愛德」，乾巴巴的，沒
有靈魂。但這種愛德絕不是耶穌基督



的真愛德。耶穌基督的真愛德富於情
感和人情的溫暖。這樣講，並不表示
我支持某種錯誤的理論——其實是一
種可憐的藉口——把人的心引向背離
天主的方向，引向犯罪和死亡的機
會。

在今天這慶節，我們該懇求吾主賜予
我們一顆善良的心，一顆同情他人疾
苦的心。唯獨有了這樣一顆心，我們
才能認識世上痛苦疾患的靈膏妙方即
是愛，即是愛德。其他所有的處方都
無效用，只會遺留無限遺憾與絕望。

我堅持認為如果我們要幫助別人，就
必須愛他們，必須用一種以體貼諒
解，獻身服務，熱情友愛和自甘謙和
等態度為外衣的愛德來愛他們。這
樣，我們才會懂得為什麼吾主把全部
法律，歸納成那條雙重的誡命，其實
是二而為一的誡命，即全心全靈愛天
主，愛鄰人。 [34]

你們或許會這樣想：有時連基督徒本
身，包括你我，還有他人，往往忘記



了這份天職最基本的實施。在你們腦
海裡，或許會呈現那一件件呼吁平反
的冤案，那一樁樁橫行霸道的暴政，
那代代相襲永世不得翻身的壓迫。

我無法向你們提出一個解決此類問題
的具體方案，也沒有理由應當這樣
做。但是，身為耶穌基督的司鐸，我
有責任提醒你們聖經的教訓。請默想
一下耶穌親自描述的公審判的光景：
「可咒罵的，離開我，到那給魔鬼和
牠的使者預備的永火裏吧！因為我餓
了，你們沒有給我吃的；我渴了，你
們沒有給我喝的；我作客，你沒有收
留我；我赤身露體，你們沒有給我穿
的；我患病或在監裏，你們沒有來探
望我。」[35]一個人或一個社會，面
對痛苦與不義而袖手旁觀，不予糾
正，必離基督聖心的愛情甚遠。基督
徒有充分自由去尋求並應用各種辦
法，來解決這些問題，他們都應當團
結於服務人類這個同一願望中。否
則，他們的基督信仰便不是耶穌的教



義和生活，便是冒牌貨，是自欺而欺
天主。

基督帶來的和平

不過，我還想到一點要向你們提出。
正因為對我們人來說，下定決心成聖
成賢極不容易，所以我們必須竭盡全
力去修德務善。人際關係要能做到以
愛德為啟發，而不是以仇恨和冷漠為
主導的目標，還是遙遙無期。我們還
必須看到財富的分配即使能做到合理
均勻，社會的組織即使能做到和諧健
全，人間還會有痛苦疾患，誤會糾
紛，生離死別，孤苦伶仃，以及我們
本身局限性的苦惱經驗。

面對所有這些沉重壓力，基督徒能找
到一個唯一而肯定的答案，即十字架
上的基督，一個受難而死的天主，一
個博愛眾人而心受創傷，掬心授人的
天主。吾主對不義深惡痛絕，對犯不
義之罪的人備加痛斥。但是祂尊重每
一個人的自由。祂允許不義存在，因
為不義是原罪造成的後果，是人類狀



況的組成部分。然而祂的心充滿對人
類的愛。我們的痛苦，我們的悲傷，
我們的苦惱，我們對公義的飢渴……
所有這一切殘酷折磨，祂無不藉十字
架而加諸於自己一人之身。

基督信仰對痛苦問題的教誨，並不是
花言巧語，自圓其說。它開宗明義首
先號召我們接受與人類生活不可分割
的痛苦。我無法瞞過你們這一事實，
在我的一生中常常存在着痛苦；有許
多次我真想放聲痛哭。我告訴你們這
一點，心中感到高興，因為我常宣
講，並力圖實行這真理，即基督是
愛，只有在十字架上才能找到基督。
還有些時候，我對現實存在的不義與
邪惡，深惡痛絕。儘管抱定志向，並
盡了自己的努力，但對未能糾正不義
境況的局面，苦悶萬分。

我向你們談論痛苦時，並不只是空談
理論。我告訴你們面臨痛苦，心寒膽
顫之時，補救辦法是仰望基督，也不
只是他人的經驗之談。加爾瓦略山的



景象，向每一個人宣佈，痛苦必須聖
化，我們的生活必須同十字架結合。
我們若能像基督一般忍受艱難困苦，
我們的艱難困苦，便會轉化為賠補與
補贖，使我們分享耶穌的命運，參與
祂的生活。祂由於愛人，甘願忍受種
種酷刑折磨。祂生於貧困，活於貧
困，死於貧困。祂受盡攻訐侮辱，譭
謗中傷，誣告陷害。祂被門徒負賣，
眾叛親離，孑然一身，屈死冤獄。如
今，這同一基督，身為人類的首生者
與贖罪者，繼續在祂的肢體身上受
苦，繼續在普世人類身上受苦。

痛苦是天主計劃的一部分。這是真
理，儘管我們難以理解。連耶穌自己
也有困難承當祂的苦難：「父啊！你
如果願意，請給我免去這杯吧！但不
要隨我的意願，惟照你的意願成就」
[36] 在這呼吁與接受聖父意願的緊張
摶鬥中，耶穌平靜地走向死亡。寬恕
那些釘死祂的人。



這種抱超性態度來接受痛苦的壯舉，
正是最偉大的勝利凌駕一切可被征服
的。耶穌藉其死於十架上，一舉征服
了死亡。天主從死亡中引出生命。天
主子女的態度，並不是對可能發生的
悲慘命運因循苟且，而是充滿預嚐勝
利滋味者的成就感。因基督凱旋之愛
的名義，我們基督徒應當走向世界，
通過我們的言行，播種和平與喜樂。
我們應當戰鬥，和平地戰鬥，向一切
邪惡，不義，罪惡開戰。這樣我們才
能喚醒世人，人類遭遇的厄運，不是
註定不變的。唯有天主的聖愛，天主
藉耶穌聖心所顯示的聖愛，才能為人
類贏得光榮的精神凱旋。

剛才我提到納因城發生的事件。我們
還可舉出其他例子，因為福音中此類
情景不勝枚舉。每一例子，都不僅說
明耶穌憂人之憂的赤誠，更特別指出
我主愛德的博大精深。耶穌聖心是天
主降生成人的血肉之心，是厄瑪奴耳
之心，即天主與我們同在之心。



「與基督結合的教會，誕生於一顆受
傷的心。」[37] 從這顆傷口洞開的
心，湧流出生命，通傳到我們身上。
在這裏，且讓我們默想一下聖事，特
別是聖體聖事。我們怎能不以感恩的
心情緬懷加爾瓦略山的聖祭，及其因
彌撒而作的不斷的不流血的重演呢？
耶穌實際上把自己給了我們作神糧。
由於祂降臨我們心中，一切都改變
了。我們的存在取得了新的力量，即
聖神的輔助。聖神充滿我們的靈魂，
影響我們的行動，思想和感覺。基督
的聖心即是基督信徒的和平。

我主要求我們獻身。獻身的根源，並
不只是我們自己的願望或努力。我們
的願望和努力，往往是軟弱無常的。
這生命，主要是真天主真人耶穌的聖
愛之心，為我們贏得的聖寵所支持
的。因此，我們能夠，而且應當像天
主兒女一般，堅持內修生活，不為灰
心喪志所挫敗。我喜歡請人們設想一
個基督徒，應該怎樣在普通日常生活
中，在最平凡具體的境況中，實行信



望愛三德。依靠主佑而修身操行的精
義，皆寓其中。基督信徒實踐這三個
超性的德行時，必會享有喜樂，力量
與和平。

這便是基督和平的果實，是祂的聖心
帶給我們的和平。讓我們再說一遍：
耶穌愛人之愛，是天主奧蹟的一個奧
妙難測的側面，是聖子熱愛聖父聖神
之愛的一個奧妙難測的側面。聖神，
即聖父聖子之間愛的連繫，在聖言中
與一顆人心會合。

談到我們信仰的這些核心現實，不可
能不痛感我們理智的窮困匱乏，不可
能不驚奇天主啟示的偉大的深奧。儘
管我們不能充分理解這些使我們的理
智瞠目結舌的真理，我們堅決謙恭地
深信不疑。基於基督的見證，我們深
知這些都是真實的。我們深知聖三深
淵的聖愛，被基督聖心的愛灌注到人
類身上。

為此，生活於基督的聖心中，同祂密
切結合，便意味着我們成為天主的居



所。吾主告訴我們說：「誰愛我，我
的父也必愛他。」[38] 聖父偕同基督
在聖神內，來到他的靈魂，並在那裏
住下。[39]

即使對這些基本觀念稍加思索，我們
的整個態度，必會改變。我們必會渴
望天主，把聖詠的話化作我們的心
聲：「我的天主，我急切尋覓你；我
的靈魂渴慕你，我的肉身切望你，我
有如一塊乾旱涸竭的無水田地。」
[40] 耶穌鼓勵我們懷有這種空虛感。
祂必會迎上前來對我們說：「誰若
渴，到我這裏來喝罷！」[41] 祂把自
己的心呈獻給我們，讓我們從那裏得
到安息與力量。我們若接受祂的邀
請，必會發現祂的話千真萬確。我們
便會感到更渴，甚至渴望天主真在我
們靈魂內住下，永遠不再從我們心中
拿走祂的光與熱。

「我來是為把火投在地上，我是多麼
切望它已經燃燒起來！」[42] 我們已
接近天主聖愛的烈火。讓我們在這烈



火中引火燒身罷！讓我們一心盼望把
天主聖愛的烈火引向全球，讓我們周
圍所有的人都親炙其愛。他們同樣能
體驗基督的和平，並在祂那裏獲得幸
福。一個同基督心心相印而活的基督
徒，捨此別無其他目標，即和平臨於
社會，和平臨於教會，和平臨於人
靈，當基督神國來臨時，和平詣於泰
極。

聖母瑪利亞，妳是和平之后。因為妳
有信德，堅信天使領報的一切必會實
現。求妳幫助我們成長於信德，並具
有堅定的望德，深摯的愛德，因為這
就是妳的聖子今天所期望於我們的，
是祂所以把聖心掬示我們的緣由。

© Fundacion Studium

[1] 聖心節彌撒集禱文

[2] 羅8:32



[3] 參閱瑪25:21

[4] 聖多瑪斯《神學大全》I, q.43, a.5
[引述聖奧思定《論天主聖三》(De
Trinitate) IX, 10]

[5] 若19:34

[6] 若19:30

[7] 斐2:7

[8] 則18:23

[9] 宗16:9-10

[10] 弗3:17-19

[11] 哥2:9

[12]詠12[13]:6

[13] 詠21[22]:15

[14] 詠44[45]:2

[15] 詠56[57]:8



[16] 歌5:2

[17] 若14:1

[18] 參閱詠39:9

[19] 參閱箴7:3

[20] 瑪12:34

[21] 瑪9:4

[22] 瑪15:19

[23] 瑪6:21

[24] 聖文德Vitis mystica, 3, 11 (PL
184, 643)

[25] 聖奧思定，《懺悔錄》
(Confessiones) 1, 1, 1 (PL 32, 661)

[26] 格前11:24

[27] 則36:26

[28] 耶29:11



[29] 格前15:28

[30] 宗10:38

[31] 若一3:14

[32] 路7:11-17

[33] 路7:13

[34] 參閱瑪22:40

[35] 瑪25:41-43

[36] 路22: 42

[37] 聖心節前夕詩篇

[38] 參閱若14:21

[39] 參閱若14:23

[40] 參閱詠62:2

[41] 若7:37

[42] 路12:49



pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/ye-

su-sheng-xin-jie-zai-ji-du-sheng-xin-
nei-xun-qiu-he-ping/ (2026年1月21日)

https://opusdei.org/zht/article/ye-su-sheng-xin-jie-zai-ji-du-sheng-xin-nei-xun-qiu-he-ping/
https://opusdei.org/zht/article/ye-su-sheng-xin-jie-zai-ji-du-sheng-xin-nei-xun-qiu-he-ping/
https://opusdei.org/zht/article/ye-su-sheng-xin-jie-zai-ji-du-sheng-xin-nei-xun-qiu-he-ping/

	耶穌聖心節：在基督聖心內尋求和平

