
opusdei.org

新地中海（一）：
「身為天主孩子的第
一個祈禱」

當我們深刻意識到自己是天主
的兒女時，能改變一切，正如
聖施禮華意外地發現這個「新
地中海」時，改變了他的生
命。

2020年4月14日

新地中海（一）：「身為天主孩子的
第一個祈禱」（收聽普通話錄音）



新地中海（一）：「身為天主孩子的
第一個祈禱」（收聽廣東話錄音）

「我的子女們，現在正是時候，要越
來越深入這世上的『默觀道路』
了！」[1] 主業團監督用這一句話，給
我們指出現世的優先重點之一。今
天，一如既往，基督徒的使徒工作是
「我們內心生活的滿溢。」[2] 首先，
這意味著與他人溝通交流基督徒的生
活，即共享我們的生活。其次，如果
我們要將信仰帶給世界，我們自己首
先需要深刻的理解並實踐它。簡而言
之，正如聖施禮華所說：這是「加深
認識天主聖愛的良機，好使我們能夠
藉著自己的言行，把天主的愛顯示給
他人。」[3]

這種「深入」信仰的努力具有特殊的
印記。關鍵不在於從我們已知的進入
未知的領域。相反的，意思是要我們
更深入的去了解似乎是顯而易見、自



己已熟知的、經常聽到的東西，好能
從中有所「發現」，因而領悟到新的
力量和深度。聖施禮華將這種經歷稱
之為發現「新地中海」，這種「新地
中海」以出人意料的方式在我們眼前
展開。例如，在《鍊爐》中，他說：
「我們必須堅持內修生活，正如堅持
人性的愛一樣。你必須經常默想相同
的主題，持續下去，直到你發現一個
『新地中海』。你驚訝地問：『我從
前怎麼沒有清楚的看到這一點？』只
因為我們有時好像是水流過石頭的表
面一樣，一滴也沒有吸收。因此，如
果我們想吸收天主的祝福，就必須再
三重溫相同的事物 ─ 因為它們每次都
是不同的。」[4]

「再三重溫相同的事物，」以便發現
其中內含的所有財富，從而發現「它
們每次都是不同的！」這就是我們受
召去度默觀生活的道路。這意味著探
討海洋中的深闊，乍看之下，乏善可
陳、了無新意，因為它已經成為我們
日常的景觀。羅馬人稱地中海為「我



們的海洋」Mare nostrum：因它是
眾所周知，是百姓日常生活的一部
分。聖施禮華談到要去發現新的地中
海（譯註：即華文之所謂的「新大
陸」），因為當我們深入自己認為熟
悉的海域時，擺在我們眼前的是一望
無際、令人讚嘆的水平視野。於是，
讓我們與聖女加大利納一同向至聖聖
三傾訴：「祢就像深海一般；我越進
入祢，就發現越多，而我發現越多，
就更尋求祢。」[5]

這些發現是天主在祂願意的時刻，以
祂的方式發出來的光照。如果，我們
勤奮的去尋求和沉思，也可準備自己
的靈魂去接受天主這光照。「就像一
個一直在黑暗中的人，突然間用他的
肉眼看到太陽，因而清楚地看到他從
未見過的事物。同樣，領受聖神之人
的靈魂也得到光照。」[6]

在這一系列的新文章中，我們將介紹
聖施禮華在他的內修生活中，所發現



的一些「新地中海」，以便與他一起
更深入地「進入深邃的天主聖愛。」

阿爸，父啊！

在初期的基督徒中，最根深蒂固的信
念之一，便是他們能以受鍾愛之子女
的身分稱呼天主為父。耶穌本人曾教
導他們：「你們應當這樣祈禱：我們
在天的父！願你的名被尊為
聖，……」（瑪6：9）。祂將自己以
天父疼愛之子的身分，呈現給猶太
人，並教導門徒以同樣的方式行事。
宗徒們曾經聽到祂用希伯來人子女呼
叫自己父親的名稱來稱呼天主。在領
受聖神之後，他們也開始使用該稱
呼。對以色列人的虔敬方式而言，這
是一個嶄新的稱呼，但是聖保祿卻認
為這其實是每個人都熟悉的一件事：
「其實你們所領受的聖神，並非使你
們作奴隸，以致仍舊恐懼；而是使你
們作義子。因此，我們呼號：『阿
爸，父呀！』聖神親自和我們的心神



一同作證：我們是天主的子女。」
（羅8：15-16）。

那信念使他們充滿信心，並賦予他們
意想不到的勇氣：「我們既是子女，
便是承繼者，是天主的承繼者，是基
督的同承繼者。」（羅8:17）耶穌不
僅是天父的獨生子，而且還是眾多弟
兄中的長子。（參羅8：29；哥1：
15）於是，基督帶給他們的新生命，
被視為天主鍾愛子女的生命。這既不
是理論，也不是抽象的真理，而是讓
他們充滿喜樂的事實。我們在宗徒聖
若望第一封書信裡，可看到洋溢著歡
樂的反映：「請看父賜給我們何等的
愛情，使我們得稱為天主的子女，而
且我們也真是如此。」（若一3：
1）。

我們基督徒從小就知道天主的父性、
祂對我們每人獨一無二和百般溫柔的
愛情。儘管如此，我們仍然被召要用
個人生動的方式去發現這份愛，從而
改變我們與天主的關係。這樣一來，



平靜與信賴的地中海就在我們眼前呈
現了，讓我們人生的視野，能更深入
其中、無窮無盡。對於聖施禮華來
說，是個意外的發現，突然為他掀開
了一張隱藏在他很熟悉的東西中的全
貌。

這是發生在1931年秋天，正如他多年
之後的回憶：「我可以仔細地述說，
發生在哪裡、在哪時，我第一次身為
天主兒子時的祈禱。早在我童年就已
學會稱呼天父，一如『天父經』教導
的。但是，真正感受到、看到、驚訝
於天主渴望我們成為祂的孩子……是
在大街上、在電車上。歷經了一個小
時或一個半小時，我不知道。我禁不
住得大聲驚呼：『阿爸，父啊！』」
[7]

在接下來的幾個月中，聖施禮華反覆
思考那件不尋常的事。譬如，一年
後，在避靜時他寫下：「第一天。天
主是我的父親。我決不離開這思
念。」[8] 他一整天都在深思天主的父



性！儘管沉思的時間那麼漫長，我們
起初可能會感到驚訝，但實際上，充
分表現出那份神聖父子情義的孝愛經
驗，深深地紮根他的心中。我們也應
該在祈禱中，及每次轉向天主時，首
先要培養一個信賴的交託，和感恩的
態度。如果，我們想要與天主建立一
份關係，我們需要再次親自去發現祂
確確實實渴望成為我們的父親。

誰是我的天主？

也許我們在很小的時候，像聖施禮華
一樣，也學過天主是我們的父親。可
是，在我們能把自己是天主子女的事
實視為一個根本的道理、生活的整體
之前，我們很可能還有很長的一段路
要走，我們如何促使這個新發現的到
來呢？

首先，要真正發現天主的父性，我們
經常需要恢復祂的真實形象。對我而
言，天主是誰？有些人自覺或不自覺
地認為天主是實施法律者，祂威脅要
去懲罰不遵守法律的人。有人期望祂



的旨意能承行，並在遇到不服從的情
況時，會激怒祂；簡而言之，我們只
是不願順服師傅的下屬。在其他情況
下（對某些基督徒也是如此），基本
上天主被視為是我們必須表現良好的
原因。祂被認為是我們需要努力實
現、「應該」追求的，但實際上，
「不想」追求的目標。然而，天主
「不是一個殘酷的暴君，也並非是一
個頑固和不解人意的判官；相反的，
祂是我們的父親。祂向我們提起我們
的私心小器、我們的罪惡和過錯，祂
所以這樣對待我們，是為了解放我
們，賜給我們祂應諾的友誼和愛
情。」[9]

有時，在許多情況下，父親的身分引
起質疑，使人難以理解「天主是
愛」。（若一4：8）我們與朋友或同
事交談時，也許會看清這一點；他們
的父親並沒能在他們身上帶來美好的
回憶，因而天主身為父親的事實，也
不會特別吸引他們。因此，在與他們
談論信仰時，最好幫助他們了解自己



生活中缺乏父愛的痛楚，顯示出他們
對父愛的渴求，是多麼深遠的銘刻在
他們內心：一位可走在他們前面的父
親，並呼喚他們。他們能藉由和一位
朋友或神父親近的關係，幫助他們去
發現：「上天下地的所有父親都是由
天父而得名。」（弗3:15）；並體驗
到每人心中懷有溫柔的「成為『保護
者』的聖召。」[10] 在父親或母親身
上表達自己「已為人父母」，或有一
天想要成為父母。這樣，他們就可以
繼續在他們的靈魂深處發現天主的真
實面貌，去過我們－祂的孩子－被召
喚的生活方式，同時我們知道祂以無
限的愛情關注我們。父親愛他的孩
子，不是因為他所「做的」事情，或
是為結果，而僅只是「因為他是自己
的孩子。」他希望自己的孩子過個好
生活，並嘗試從每個孩子身上激發最
大的善，但他始終知道孩子在自己眼
中是個無價珍寶。

這可幫助我們記住一點，尤其是當我
們在某事上失敗時，或是當自己的生



活與世俗公認的「模式」之間有落
差、導致我們自尊心低落時。「我們
的屬靈身份才是我們真正的『身
分』：我們一直都是天主疼愛的孩
子。因此，你們可以看清，如不接受
自我、生活得憂鬱寡歡、看法負面消
極，意味著不認識自己最深層的身
份。就像天主想要凝視我，我卻故意
走開，破壞祂對我的夢想。天主依我
們的原貌愛我們，不會因我們的罪
過、錯誤或過失讓祂改變主意。」
[11]

意識到天主是我們的父親，還包括讓
我們自己被祂視為「鍾愛的孩子」。
然後，我們才領悟到，自己的「價
值」並不取決於我們擁有的才能，或
我們所做的事、我們的成功，而是取
決於創造了我們的聖愛，「因為他於
創世以前，」（弗1：4）就「夢想」
並肯定了我們。鑑於在現世中有時存
在對天主的冷漠，本篤十六世從他上
任之初，就回想起「我們不是進化的
偶然和毫無意義的產物。我們每個人



都是天主思想的結晶。每個人都被天
主意願，每個人都被祂所愛，每個人
都是必要的。」[12] 這個想法真的影
響著我們的日常生活嗎？

天主兒女信賴的希望

聖施禮華經常提醒主業團的信友們，
「我們靈修生活的基礎是我們神聖父
子情義的感受。」[13] 他將其「與那
根把一條美妙的珍珠項鍊串在一起的
線相提並論。神聖的父子情義是把所
有美德聯繫在一起的那根線，因為它
們是天主兒女的美德。」[14] 因此，
是非常重要的，我們請求天主為我們
打開這個「新地中海」─維持並塑造
我們全部的靈修生活。天父義子女的
「線繩」使我們「每天充滿盼望地操
練託付一切給天主旨意的態度。」
[15] 這態度在孩童身上可以發現，尤
其是在他們很小的時候。因此，在聖
施禮華的生活和著作中，神聖父子情
義經常會與神嬰小道緊密地連在一
起。當孩子在學習騎自行車時，經常



摔倒，但是他都覺得無所謂，只要他
看到爸爸在旁邊，一定會鼓勵他重
試。那就是他「希望的交付」的意
思。「爸爸說我可以……那麼就讓我
再來一次吧！」

意識到我們是天主的兒女，即給了我
們執行我主賦予我們的使命所需的安
全感。我們感覺好像那個父親對孩子
說：「孩子！你今天到葡萄園裡去工
作罷！」（瑪21:28）。也許我們的
第一個反應就是感到憂慮，立刻想像
出各種可能的困難。但是，我們馬上
就認出是天父對我們極大信心的表
現，並且期待著我們能做到。像基督
一樣，我們學會把自己捨棄在天父的
手中，發自我們靈魂的深處告訴祂：
「但是，不要照我所願意的，而要照
你所願意的。」（谷 14:36）。聖施
禮華一生以基督的形象教導我們要如
此為之：「多年來我堅信要在快樂現
實中獲得支持，不論處境如何，雖有
少許改變我都這樣祈禱：『主，你放
我在這裡，交託我辦這辦那，我完全



信靠你，我知你是我的父親。我知道
小孩對父母絕對地信任。』」[16]

我們不能否認會有困難。但是我們知
道，無論發生什麼事情，我們無所不
能的父親都會陪伴著我們；祂在我們
身邊、關照我們。祂在做我們正試著
在做的事，因為到頭來那是祂的工
作。祂可能會以一種不同的方式來
做，但是會更有效果。「只要你已經
真正委身信賴天主，便馬上會明白怎
樣萬事隨遇而安。如果你的事業，沒
有取得預期的結果，甚至在你用盡了
一切必要的方法的情況下，你也不會
喪失你的平安。因為你的事業，畢竟
會按照天主安排的光景成就的。」
[17]

「加強我們的『神聖父子情義』的感
受」我們注意到，聖施禮華並沒有將
「神聖的父子關係」作為主業團精神
的基礎，而是明指我們神聖父子之情
的「感受」。「做為」天主的兒女還
不夠；我們需要「意識」到自己是天



主的兒女，以致我們的生命深具有這
份「感受」。在我們心中深信不疑的
確定性才是最堅固的基礎。那麼，我
們神聖的父子情義的真理就成為一個
活生生的現實，對我們的生活產生了
特殊的影響。

為加強這份「感受」，我們的思想和
內心最好能更深入地進入該現實。首
先，「用我們的思想」，在祈禱中，
仔細默想聖經中有關天主的父性、我
們人性的父子關係，以及身為天主孩
子生活的一些章節。在這裡，我們可
以從聖施禮華諸多的著作中汲取很多
啟示，明白成為天主的子女的意涵，
[18] 或來自其他聖人和基督宗教作家
的反思。[19]

憑著「我們的心」，我們可以信任天
父，在祂的聖愛中捨棄自己，從而更
深入地了解我們是神的孩子。我們可
以試圖了解祂對我們的愛情，來激發
我們的孝愛、信賴，無論有無言語。
這樣做的方法之一是以簡短的訴求或



願望向祂求助。聖施禮華建議：「你
要每天多次在心裡喚祂『父親』，告
訴祂：你愛祂、仰慕祂、因自己是祂
的兒女而驕傲、強壯。」[20] 我們還
可以利用一些簡短的祈禱，幫助我們
意識到自己是天主子女的安全感，來
面對每天，或發感恩、懺悔和希望的
祈禱。方濟各教宗向年輕人建議的祈
禱詞：「主，感謝祢愛我；我確定祢
愛我；幫助我愛上自己的生活！不是
愛上自己的過錯－需要糾正，而是因
為生活本身是件偉大的禮物，是愛與
被愛的時刻。」[21]

回到父親的家

家庭被描述為「我們回去的地方，」
我們在那裡尋求庇護和休息。正如聖
若望保祿二世喜歡說的，家是「愛與
生命的庇護所」。[22] 在那裡，我們
再次找到了賦予我們生命意義和價值
的聖愛，因為它是家庭的源頭。

同樣，在感到疲憊、受到虐待或感到
受傷……以及在我們冒犯了祂時，感



知到我們是天主的孩子，使我們滿懷
信任地回到祂身邊。重新返回父親身
邊是另一種生活上「希望的交付」。
我們應該經常默想一個有兩個兒子的
父親的寓言，聖路加向我們講述了這
個寓言。（參路15：11-32）「天主
正在耐心地等候我們，像比喻中的慈
父一樣，伸開雙臂，雖然我們是不敢
當的。無論我們是否犯了滔天大罪，
那並不要緊。就如浪蕩子一般，只要
我們敞開心扉，思念父親的家園，即
使我們對祂的回應非常冷淡，天主會
賜給我們恩惠，稱作祂的子女－真正
的子女，帶給我們無比的驚愕與歡
樂。」[23]

也許那個兒子絲毫沒有考慮到自己給
父親造成的折磨；他最懷念的是他在
父親家裡的生活方式。（參路15：
17-19）他出發回家的想法是降格成
為另一個僕人。儘管如此，他的父親
還是款待了他－出去見他，擁抱了
他，並用親吻接納他！－令他記起自
己最深的身份：他是他的兒子。父親



立刻下令將兒子的衣服、涼鞋和戒指
歸還給他，父愛的種種跡象，即便他
的惡劣行為再多，也無法抹滅。「多
少也使父親受到牽連。可是，做錯事
的畢竟是自己的兒子，這個關係不能
因任何行為而遭改變或破壞。」[24]

即使有時我們可能將天主視為一位我
們是其僕人的主人，還是一位冷血的
法官，但祂仍然忠信於祂為人父的聖
愛。在我們跌倒後，嘗試著去接近
祂，總是真正去發現祂的絕好機會。
也揭示給我們自己的身份。不僅只是
祂已經決定愛我們的這個事實（因為
祂願意），而是由於透過恩寵，我們
真的是天主的兒女。我們是天主的兒
女：沒有任何人或事可以奪走我們的
尊嚴。甚至連我們自己也都不能。因
此，當我們看到自己軟弱的現實，以
及我們明知故犯罪惡的現實時，我們
絕不應失去希望。正如聖施禮華所
說：「但其實不然，最後抉擇的一句
說話是來自天主自己的，而這句話就



是祂的救贖和仁慈的愛，亦即是使我
們成為祂的義子的定論。」[25]

被愛佔據

神聖父子情義的「感受」改變了一
切，正如這改變了聖施禮華的一生，
因為他意外地發現了這個「新地中
海」。當我們以走在我們前面、等待
著我們的聖愛為核心，而不是建基於
自我的進步或改善的決心上，內修生
活會有多麼的不同！如果我們把自己
的所作所為放在首位，那麼我們幾乎
就讓靈修生活圍繞著自己個人的進步
打轉。從長遠來看，這種生活方式不
僅冒著可能把天主之愛遺忘在我們靈
魂角落的危險，而且會導致灰心喪
志，因為我們是孤軍奮鬥，抵抗失
敗。

但是，當我們把一切都集中在天主的
作為上，讓自己被祂愛著，每天歡迎
祂的救贖時，我們的奮鬥即會呈現出
截然不同的格調。如果我們勝利，感
激和讚美就會自然而然從我們內心湧



現出來。如果我們遭受到失敗的痛
苦，我們可信賴的回到天父身邊，請
求寬恕，並讓祂擁抱自己。因此，我
們了解到：「神聖父子情義不是一個
有其行動的特殊德行，而是美德主體
的恆常狀態。我們所有的行動，在操
練我們所有的德行的當下，都能夠且
應該是在操練我們的神聖父子情
義。」[26]

對於一個每天都在迎接天主聖愛的人
而言，被擊敗是不存在的。甚至罪惡
也能成為一個機會，讓我們牢記自己
的孩童身份，並回到天父那裡，祂堅
持前來招呼我們，說著：「兒子，我
的兒子！」就像聖施禮華一樣，這份
認知將使我們重獲力量再次跟隨我
主。「我很肯定地說，藉著恩寵的光
明和助佑，你和我可以看清一切：應
該焚燒的，我們會把它燒盡；應該根
除的，我們會把它連根拔除；應該捨
棄的，我們會把它完全拋棄。」[27]



但我們這樣做，不要感到焦慮或沮
喪，要展現出基督徒生活的理想，但
不與完美主義混淆。[28] 然後，我們
把生活的核心聚焦在天主對我們的愛
上，只顧著去愛。我們將像小小孩一
樣，只要他們發現了一些父親的愛，
就尋找各式各樣的方式表達他們的感
激之情，以他們所能夠表達的或多或
少的愛來回報。

[1] 范康仁《牧函》2017年2月14
日，30

[2] 同上。參聖施禮華《道路》961；
《天主之友》239

[3] 聖施禮華《基督剛經過》97

[4] 聖施禮華《鍊爐》540

[5] 聖女加大利納《對話錄》第167章



[6] 耶路撒冷的聖濟利祿，教理16，
16

[7] 聖施禮華，1969年12月24日默想
（Andres Vázquez de Prada, The
Founder of Opus Dei, vol. 1,
Scepter, p. 334）

[8] 聖施禮華，親密筆記，1637
（Andres Vázquez de Prada, The
Founder of Opus Dei, vol. 1,
Scepter, p. 400）.

[9] 《基督剛經過》64

[10] 教宗方濟各，教宗就職典禮彌撒
講道，2013年3月19日

[11] 教宗方濟各，波蘭世界青年日講
道，2016年7月31日

[12] 教宗本篤十六世，教宗就職典禮
彌撒講道，2005年4月24日

[13] 聖施禮華《書信》1961年1月25
日



[14] 聖施禮華，講道筆記，1974年7
月6日

[15] 范康仁《牧函》2017年2月14
日，8

[16] 《天主之友》143

[17] 《犁痕》860

[18] 參閱范康仁，「神聖父子情
義」，Diccionario de san
JosemaríaEscrivá de Balaguer,
Monte Carmelo, Burgos 2013, pp.
519-526.

[19] 參閱慈悲禧年相關文件。Cf.
Pontifical Council for the
Promotion of the New
Evangelization, Merciful Like the
Father. Resources for the Jubilee of
Mercy 2015-2016.

[20] 《天主之友》150

[21] 方濟各，講道，2016年7月31日



[22] 聖若望保祿二世，講道，2003年
5月4日

[23] 《基督剛經過》64

[24] 聖若望保祿二世，通諭《富於仁
慈的天主》（1980年11月30日）5

[25] 《基督剛經過》66

[26] 范康仁及I. de Celaya, Vivir
como hijos de Dios, Eunsa,
Pamplona 1993, p. 54.

[27] 《基督剛經過》66

[28] 參閱范康仁《牧函》2017年2月
14日，8

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/xin-
di-zhong-hai-yi-shen-wei-tian-zhu-hai-

zi-de-di/ (2026年2月8日)

https://opusdei.org/zht/article/xin-di-zhong-hai-yi-shen-wei-tian-zhu-hai-zi-de-di/
https://opusdei.org/zht/article/xin-di-zhong-hai-yi-shen-wei-tian-zhu-hai-zi-de-di/
https://opusdei.org/zht/article/xin-di-zhong-hai-yi-shen-wei-tian-zhu-hai-zi-de-di/

	新地中海（一）：「身為天主孩子的第一個祈禱」

