
opusdei.org

新地中海（二）：
「耶穌是我的摯友」

對於聖施禮華，耶穌一直是位
「最偉大的朋友」、真正了解
我們的人，因為祂是完美的天
主也是完美的人。

2020年5月8日

新地中海（二）：「耶穌是我的摯
友」（收聽普通話錄音）

新地中海（二）：「耶穌是我的摯
友」（收聽廣東話錄音）



福音裡描述耶穌不斷的與各種類型的
人交往：尋求治癒的病人、尋求寬恕
的罪人、僅僅出於好奇心的人，甚至
心懷不軌的人。但最接近師傅的是祂
的朋友們－即是耶穌稱為門徒的：
「我的朋友們」。（路12：4）默觀
在拉匝祿墳墓前的耶穌是件非常令人
感動的一幕。看到祂在那裡流淚的猶
太人驚呼：「看，他多麼愛他啊！」
（若11:36）。數天後，在最後晚餐
時，耶穌解釋自己將在十字架上死亡
的意義。人若為自己的朋友捨掉性
命，再沒有比這更大的愛情了。況
且，也許看到他們的驚奇，祂堅持的
說：「我不再稱你們為僕人，因為僕
人不知道他主人所做的事。我稱你們
為朋友，因為凡由我父聽來的一切，
我都顯示給你們了。」（若
15:15）。

由於耶穌對我們的愛，使我們成為祂
的朋友。聖神的恩賜讓我們與天主建



立了一層新的關係：我們領受了基督
之神，成為天父的子女，增進了我們
與耶穌更為親密的情誼。透過聖神的
行動，我們與耶穌認同，既不消解我
們的個體性，也不喪失我們的個性。
因此，我們與基督的認同，因這份友
誼而緊密地連繫在一起。恩寵的生活
帶來了與天主面對面的關係。我們也
越了解祂的奧蹟，並且能像祂一樣行
事。正如聖奧思定說的，這種知識和
意願的深邃合一，使我們這些貧瘠的
受造物可能在我們心坎的深處，體驗
到更深奧的天主。[1] 我們能渴求並追
尋同樣的東西。這就是真正的友誼：
idem velle, idem nolle, 喜愛和拒絕
同樣的事情。

「另一個新地中海」

聖施禮華還年幼時，就知曉耶穌是位
朋友，非常特殊的朋友。他早年的經
歷可在《道路》中的一條記載體會
到：「你尋找朋友作伴，因為藉著他
們的談話，他們的情感，與他們的友



誼，你更易於承受在這世界中的流放
時期……雖然有些時候，朋友也會背
叛你。我認為找朋友作伴並沒有什麼
不妥。但是，那你為什麼不在平日更
熱切地尋求那位決不會背叛你的好
友，及祂的陪伴和交談呢？」[2]

他甚至在很早的時候，就已經明瞭這
個真理；他的傳記作者將其在修院中
獲得的神修指導的一些建議連串起
來。[3] 隨著歲月的流逝，加深了他跟
基督友誼裡的新發現。在他生命發展
的過程中，關鍵的一刻可能是當他耳
目一新地看到了神聖父子情義無涯的
全貌時。在塞哥維亞退省時，他寫
道：「第一天。天主是我的父親！－
我並沒有離題。耶穌是我親愛的朋
友！（這是發現另一個『新地中
海』）祂以狂熱的聖心愛我。耶
穌……我的天主……祂也是個人。」[4]

他形容自己和基督的友誼與日俱增的
感受是「另一個新地中海」，另一個
神奇的發現（第一個發現是天父的身



份）。現在他有了新的洞見。對聖施
禮華而言，此發現是賜予他慰藉的重
要泉源。在1930年代初期，他面臨著
要實踐天主於1928年10月2日那天向
他顯示的艱鉅任務。他要帶給全人類
一個訊息，並要在教會中結出碩果。
然而他必須「在完全沒有物質資源的
情況下。我只有26歲，天主的恩典和
幽默感。」達成任務。[5] 這個新發現
為他打開了全景，向他保證，在他的
使命中自己並不會孤單。耶穌是陪伴
他的朋友，祂完全理解他的一切擔憂
和焦慮，因為祂「也是個人」。

聖施禮華認為耶穌的心是雙重的啟
迪。是「吾主愛德的博大精深」的啟
示，也因「耶穌聖心是天主降生成人
的血肉之心。」[6] 當面對自己的局
限、困難和跌倒時，耶穌帶來了祂的
理解和溫柔。在他個人的默禱中，他
的感受可能到他在《道路》裡傾訴
的：「耶穌是你的朋友。唯一『真正
的朋友』，祂和你一樣有一顆血肉做
的心，祂的雙眼曾為拉匝祿流過淚。



祂也好像愛拉匝祿一樣地愛你。」[7]
這份愛情，是神性也人性的，無窮無
盡、唾手可得的，是根堅定的支柱，
讓他在任何情況下都能向前邁進的力
量。尤其，這給他帶來了真實感，和
靈修生活上更新的催迫感。[8]

向所有人開放的路徑

聖施禮華鼓勵他身邊的人，也步上與
基督作朋友的途徑。他跟他們解釋
說，親近師傅不需要繁文縟節，或任
何複雜的手段。就跟其他人來往一
樣，簡單地交談就夠了。畢竟，當祂
與門徒一起生活時，這就是最愛祂的
人對待祂的方式。「你有沒有看到基
督的朋友懷著愛心和信心對待祂？拉
匝祿的姊妹『抱怨』耶穌不在場：
『我們已告訴祢！若是祢在這裡！』
懷著鎮定的信心對祂說：『教我以瑪
爾大、瑪利亞，和拉匝祿充滿愛意的
友誼對待祢，也好像十二門徒一樣的
對待祢，即使他們當初也許並非是為
了超性的原因而跟隨祢。』」[9]



在聖施禮華身邊的年輕人，觀察他與
我主交談的自然方式，留下深刻的印
象，他也鼓勵他們這樣做。在他的一
生，他不遺餘力地讓人遵循這條路
徑。最早記載關於聖施禮華教導的評
論人之一說到：「如要獲得這份友
誼，我們就得接近耶穌，去認識祂、
愛祂。」[10] 友誼要求我們去結識另
一個人，這就是發現耶穌是我們的朋
友的第一步。「你寫信給我說：『祈
禱是和天主談話。可是談些什麼
呢？』談什麼？就是談天主、談你自
己：你的快樂、憂愁、成功與失敗、
高尚的抱負、每日的擔憂，甚至你的
弱點！感恩和祈求；真愛和賠補。簡
單地說，認識祂，也認識你自己：
『與祂交往！』」[11]

這些話就像是迴響了聖奧思定的願
望：「主啊，讓我認識祢，認識我自
己。」Noverim Te, noverim me. 
[12] 還有聖女大德蘭的描述，「朋友
之間的談話：經常是與知道他愛自己
的人，一對一的交談。」[13] 簡而言



之，與耶穌的個人關係是內修生活的
核心。對於那些在世俗中尋求聖德的
人，這意味著要學會在日常生活的所
有情況下去尋找、找到祂，以便與祂
持續不斷的聊天。

這不是件辦不到的理想。反而是許多
人已經學著在做的事。在日常工作
中、在家庭生活中、在城市街道和鄉
村小道上、在山路和海上、在任何地
方，我們都可以認出基督在等待我
們、想成為我們的朋友。聖施禮華經
常強調：「我們天主的子女應該是默
觀的人：在不休的喧鬧聲中，懂得如
何透過與上主漫長的交談中，找到靈
魂的靜默；懂得如何看著祂，有如看
著一位父親，有如看著一位朋友，有
如看著自己熱戀的人一樣。」[14] 我
們生活的各個面向，在祈禱中都佔有
一席之地，就像朋友之間無所不談一
樣，「宗徒大事錄告訴我們，耶穌在
復活之後，祂加入祂的門徒，並且和
他們談論了許多事情，他們也問了祂
一切。他們在一起聚會。」[15]



伴隨著不斷的個人的談話，使我們的
日常生活成為與天主談話的主題。我
們仍可進一步在某些祂更明確地居住
的地方尋找祂，我們就能「更認識
祂」。現在，讓我們看看其中的三個
「場所」。

我主的朋友們的記述

受到聖神靈感的啟發，福音的作者傳
遞了基督生活中的主要事件。聖施禮
華癡愛我主，所以「在他手中，聖
經，特別是福音的部分，不僅是一本
充滿用途的說明書，而且更是與基督
相遇的地方。」[16]

從一開始，那些接觸到主業團的人就
明瞭到這位年輕的神父與天主親密契
合，正如他們在他講道時清楚看到
的。「當他對著聖體櫃與天主講話
時，直接的就彷彿他在跟我們講話一
樣，令我們覺得自己就和宗徒和使徒
們在一起，就像其中的一個。」[17]
這是他往後經常推薦接近聖經的方
式。「我建議在祈禱中，你真正參與



福音中各個不同的景象，如同人群中
的一個。首先，想像你所選擇的景象
或奧蹟，以便收斂思潮、做好默想，
然後，專注心神於你選的耶穌生活中
特別的一面－祂的仁慈之心、祂的謙
遜、祂的聖潔，以及祂承行天父旨意
的方式。然後告訴祂，在這些事件
中，你的遭遇如何，對你有什麼影
響，你的靈魂又有什麼變化，但要集
中精神，因為祂可能想要藉此機會指
點你；在你的靈魂深處，你會體驗到
祂的建議；領悟到一些事情；感受到
祂輕聲溫柔的責備。」[18]

藉著這個建議，他給我們打開了自己
靈魂裡的一個秘密。真福歐華路在談
到他接近聖經的方式時說：「他熟識
我主，祂的母親瑪利亞、聖若瑟、十
二位門徒、瑪爾大、瑪利亞和拉匝
祿、阿黎瑪特雅人若瑟和尼苛德摩、
以及厄瑪烏路上的二門徒和聖婦們，
通過與他們無數的談話，他置其身於
福音中，成為福音境況中的一員。」
[19]



這樣祈禱的有效性，已為許多聖人的
生活和教導所確證了。近期的教宗們
在談論以祈禱的態度去瞭解福音的重
要性時，建議操練「聖言誦讀」
lectio divina。這意味著要花些時
間、安靜地進入福音。閱讀段落時，
我們可以暫停、思考：「那一定是像
什麼狀況？」像場景中其他人一樣的
將自己置於其中，我們可以想像那些
人的樣子，並想像耶穌的面容。然
後，我們試著去理解祂說的話的內
涵，我們明白自己經常需要某些解
釋，因為那是一本古老的書，起源異
於我們的文化。因此，重要的是要使
用附有適當註釋的版本，並參考有關
福音和聖經的好書。

然後再次閱讀這段經文，我們問：
「主，這段經文『對我』說甚麼？祢
希望藉著這段經文改變我生活中的甚
麼？這段經文讓我不安的是甚麼？我
為甚麼對這經文不感興趣？或者『這
段經文中令人喜悅的是甚麼？這聖言



的這一詞句為甚麼讓我感動？吸引我
的是甚麼？為甚麼吸引我？』」[20]

也許使我想到某個需要我們幫助的近
人，或者我們需要對某人說聲抱
歉……，最後，我們應該考慮：在這
段經文中，我該如何對耶穌給我的建
議做出回應呢？「但要集中精神，因
為祂可能想要藉此機會指點你；在你
的靈魂深處，你會體驗到祂的建議；
領悟到一些事情；感受到祂輕聲溫柔
的責備。」[21] 有時它會從我們身上
汲取我們的愛，一種自我奉獻的渴
望，以及確保耶穌是永遠與我們同在
的。這樣默觀我主的生命對一個基督
徒而言：是攸關重要的，因為「默觀
是要在我們內形成一個真正智慧和明
辨事理的目光，在我們內孕育出『基
督的心意』。（格前2:16）」[22]

毫無疑問的，有無數的方法可以透過
聖經接近耶穌。聖施禮華的目的不是
為提供一種方法，而是想要提供實用
的建議，幫助我們默想和默觀，直到



「我們突然併發出愛德或歉疚的行
為，感恩、祈求、定志的行為……這
是真正祈禱的熟果。」[23]

我主在聖體櫃中等候我們

「當你走近聖體櫃時，要記得，
『祂』已經等了你廿個世紀了。」
[24] 聖體聖事無疑是找到基督的幸福
「場所」，並與祂成為朋友。這也是
聖施禮華走的路。從他對聖體的一切
細節中，都可看出他對聖體真實臨在
的信念。恩卡尼塔奧特卡（Encarnita
Ortega）在1940年代初次見到他，
她記得第一去聽他的默想，有點出於
好奇心。「看到他非常自然的收斂心
神、在聖體櫃前行的半跪禮、全心全
意地投入默想前的預備禱文，激勵我
們意識到我主的臨在、祂垂視我們、
聆聽我們，使我很快的忘記自己原本
想去聽一位出色演講者的想法。相反
的，我覺悟到自己需要聆聽天主，並
對祂慷慨大方。」[25]



參與他慶祝彌撒的人也產生了與他同
樣的感受。「父親慶祝彌撒的方式，
真誠的語氣，全神貫注地誦念不同的
經文，沒有絲毫造作，他的半跪禮和
其他的禮儀規程，都給我留下難以磨
滅的印象。」[26] 不是因為他做了任
何不同的事情，而是他的手勢語調、
祈禱的專注和收斂。如果我們堅信基
督是我們的「摯友」，確確實實的存
在於聖體聖事中的話，我們也該當這
樣做。當聖施禮華終於有可能在第一
所學舍中，將我主的聖體保留在聖體
櫃時，他提醒住在那裡的學生們，天
主「是另一位住宿者－最重要的一
位，因此他鼓勵我們每個人都花些時
間陪伴祂，進出DYA學舍時，也要以
半跪禮問候祂，或當我們在自己房間
時，用意念去聖體櫃向祂致意。」
[27]

當我們全心投入其中時，這些微小的
細節不僅表達，同時也滋養了我們的
信念：當我們看到一座教堂時，將思
念轉向天主；白天抽空去教堂作短暫



的拜訪；收心斂神的、緊密的跟隨彌
撒；以我們的想像力去到聖體櫃，向
我主打招呼，或奉獻自己的工
作……。這些溫馨的小細節，也是我
們平常去看朋友，或發送信息給他們
時做的一些小事。

基督在我們周圍的人身上

愛的誡命是基督跟隨者的獨特標誌。
我們深信，基督本人臨在於我們周圍
的人身上，並且深深植根於我主的教
導中。祂經常提醒我們，當我們照顧
有需要的人時－每個人都以自己的方
式，需要我們－實際上，我們就是在
照顧祂。[28] 這就是為什麼如此重
要：「我們務必學會在我們兄弟身
上，在週圍人們身上，認出前來同我
們會晤的基督。」[29]

聖施禮華首先嘗試在最需要幫助的人
中找到基督。在1930年代初期，他花
了無數的時間探訪馬德里最貧困地區
有急需的家庭，照顧醫院的病患，並
為被捨棄的兒童上教理課程。後來，



他把這份緊迫感傳遞給那些接近主業
團的年輕人。此外，這些年輕人也經
歷了施神父對他們的人性和神性的
愛。例如：方濟各博特牙（Francisco
Botella）記得，在他們的第一次見
面，施神父向他打招呼時，「就好像
他一直都認得我。我仍然記得他那洞
悉一切的表情，穿透我的靈魂，和他
令我滿懷平靜和喜樂的開朗。他似乎
打我的心底徹底的了解我，同時，他
對待我的態度是那麼的自然，讓我感
到簡直就像在自己家裡一樣自在。」
[30] 另一個不是特別有感性的年輕人
說：「他比我的母親待我更好。」
[31]

在那些年輕人中，就像在窮人和病人
中間，聖施禮華「找到」了他的朋
友。多年後，「他若有所思地問他的
兒子們：『我的孩子們，你們知道我
為什麼這麼愛你們嗎？』他們沉默
著，父親繼續說道，『因為我看到基
督的寶血在你們的血管裡流動。』」
[32] 耶穌－他的朋友，帶領他在他身



邊的人中，特別是在最需要幫助的人
身上找到祂。除了在福音和聖體聖事
裡找到祂以外，「我們也被召叫去服
務在所有被邊緣化的那些人中，被釘
死在十字架上的耶穌，在處於逆境的
人、飢渴的人、赤身裸體和被囚禁的
人、被迫害的人、病人和失業者、難
民和移民身上觸摸祂神聖的肉體。我
們在那裡找到我們的天主；在那裡我
們觸摸到上主。」[33]

[1] 聖奧斯定《懺悔錄》第三卷，第六
節，11：interior intimo meo,「祢比
我內心深處更深。」

[2] 聖施禮華《道路》88

[3] 見《道路》88的評論：Critical-
Historical Edition, ed. Pedro
Rodriguez.



[4] 親密筆記，1637 (quoted in The
Way: Critical-Historical Edition,
comment on no. 422).他退省的第一
天是1932年10月4日。這段文字是
《鍊爐》第2條的基礎

[5] 1947年12月29日的信，引自
Vazquez de Prada, The Founder of
Opus Dei, vol. I, p. 231.

[6] 聖施禮華《基督剛經過》169

[7] 《道路》422

[8] 見《道路》244，436

[9] 聖施禮華《鍊爐》495

[10] 薩爾瓦多甘諾斯《做基督的朋
友》第一章

[11] 《道路》91

[12] 聖奧斯定，Soliloquies II, 1, 1.

[13] 聖女大德蘭《生活》第8第5節



[14] 《鍊爐》738

[15] 聖施禮華，quoted in Dos
meses de catequesis vol. 2, p. 651.

[16] 斯考特韓，聖施禮華， Reader
of Sacred Scripture, Romana, 40
(2005), p. 176.

[17] 方濟各博特牙，quoted in J. L.
González Gullón, DYA. La
Academia y Residencia en la
Historia del Opus Dei, p. 429.

[18] 聖施禮華《天主之友》253

[19] 真福歐華路《基督剛經過》前言

[20] 教宗方濟各，宗座勸諭《福音的
喜樂》2013年11月24日，153

[21] 《天主之友》253

[22] 教宗本篤十六世，宗座勸諭《上
主的話》2010年9月30日，87



[23] 蔡浩偉，San Josemaría Escrivá,
maestro de oración en la vida
ordinaria.” Magnificat (Spanish
edition) 2006.

[24] 《道路》537

[25] Andres Vazquez de Prada 《主
業團創辦人》第二冊，394-5頁

[26] 方濟各龐茲，引自Andres
Vazquez de Prada 《主業團創辦
人》第二冊，294頁

[27] DYA. La Academia y
Residencia, p. 342.

[28] 參瑪10:40；25:40；路10:16

[29] 《基督剛經過》111

[30] DYA. La academia y residencia,
p. 431.

[31] Juan Jiménez Vargas, in DYA.
La academia y residencia, p. 443.



[32] Andres Vazquez de Prada 《主
業團創辦人》第三冊，223頁

[33] 教宗方濟各，十字苦路，世界青
年日，2016年7月29日

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/xin-

di-zhong-hai-er-ye-su-shi-wo-de-zhi-
you/ (2026年1月18日)

https://opusdei.org/zht/article/xin-di-zhong-hai-er-ye-su-shi-wo-de-zhi-you/
https://opusdei.org/zht/article/xin-di-zhong-hai-er-ye-su-shi-wo-de-zhi-you/
https://opusdei.org/zht/article/xin-di-zhong-hai-er-ye-su-shi-wo-de-zhi-you/

	新地中海（二）：「耶穌是我的摯友」

