
opusdei.org

信德的榜樣之一：亞
巴郎

這是一系列關於舊約和新約人
物的文章的第一篇，他們向我
們清楚說明了天主與祂的子民
有多麼親近。

2021年1月20日

亞巴郎，我們信德之父

信德上的服從

信任天主與捨棄自己



信德就是忠誠

亞巴郎，我們信德之父

創世紀敘述了亞巴郎從天主介入及徹
底地改變了他的生命那一刻以後的一
生。雖然創世紀的作者沒有試圖詳細
地為他寫一篇傳記，但也敘述了許多
情節，以顯示出這位聖祖深切的信
德，以及他如何讓天主在他的生命中
行動。

天主應許了要賜給亞巴郎一塊可以讓
他居住的土地和讓他子孫繁多，但是
他必須起身踏上一個旅程：「離開你
的故鄉、你的家族和父家，往我指給
你的地方去。我要使你成為一個大民
族，我必祝福你，使你成名，成為一
個福源。」[1] 過了沒多久，天主親自
為他改了名字: 「以後，你不再叫做亞
巴郎，要叫做亞巴辣罕。」[2] 這表示
天主已經「從他新名字的含義中可以



看出，賦予他新的個性和新的使命，
成為『萬民之父』。」[3] 這個新名字
給他清楚地說明，他身為族長這個特
殊角色，完全取決於他與天主之間的
盟約，和他對這個盟約是否忠誠。

亞巴郎聽了天主的命令之後就義無反
顧地開始行動。為什麼要他放棄自己
那安穩的家園，並且在他與妻子都已
經年齡老邁時，還要他們期待將會有
許多子孫呢？然而亞巴郎信靠天主，
相信祂的大能、智慧及美善。在索多
瑪和哈摩辣所發生的事件[4] 除了顯示
出人的罪惡嚴重地冒犯了天主及摧毀
了人類之外，也表現出亞巴郎與他的
上主之間那非常親密的關係。天主並
沒有隱瞞亞巴郎祂將要做的事，而且
聆聽了這位聖祖的轉禱。人對於信德
的回應是奠基於信任，以及個人與天
主之間的關係。

人對世界的知識、人的常識、經驗、
和人性的做事憑藉都有其重要性，但
是如果我們的視野僅停留在人類智慧



的層次上，我們對現實的看法將會是
錯誤和不完整的，因為天父總是看顧
著我們，祂的大能從來沒有被減弱
過。聖施禮華強調：「在使徒事工
中，要考慮到你的物質資源（二加二
等於四），這是對的，也是負責任的
表現。可是切勿忘記！在你計算時，
還要加上另一因素：天主，加二，再
加二……」[5]

在我們生命中所遭遇的困難，無論它
們看起來對我們多麼不利，都不是有
最後的決定性。天主是信實的，祂總
是會履行祂的承諾。亞巴郎按著這個
事實而行動。他的信德可以作為我們
榜樣的崇高之處，係由三個關鍵特徵
所構成：服從、信任和忠誠。

信德上的服從

亞巴郎主要是以服從天主來宣示他的
信德。服從首先要聆聽，因為先要能
「認真傾聽」，也就是說，要知道對
方的意願以便回應和執行它。在聖經
中，服從不僅是機械式地「執行」命



令；它意味著以一種積極的態度，發
揮我們的智慧，來回應天主所揭示自
己的旨意，這並且引導我們，以我們
所有的力量和技能，忠誠地跟隨著祂
的聖意。「亞巴郎一聽到天主的召
喚，便『遵照天主的吩咐』(創
12:4)，立刻動身。他的心完全降服於
『天主的聖言』。」[6]

來自於信德的服從遠遠超出簡單的紀
律：它要求個人自由地接受天主的聖
言。這種情況在我們的生命中不時地
也會發生，就是當我們有能力聽從祂
或以自己的想法拒絕祂的聖意時。信
德的服從就是我們對天主的邀請所作
出的回應，祂邀請了我們與祂一路同
行，和在祂的友誼內生活。「在信德
中服從（服從，拉丁文ob-audire意
指聽從）是自由地順從所聽到的聖
言，因為它的真理是由天主所保証，
而天主就是真理本身。聖經給我們提
示亞巴郎是這服從的典範，童貞瑪利
亞則是這服從最完美的實現者。」[7]



信任天主與捨棄自己

當我們思考到亞巴郎的榜樣時，我們
會見到他的一生都是帶有信德的，而
且當他處於某些黑暗的、缺乏屬於人
性的證據的時候時，他的信德就會更
加明顯地浮現。信德總是意味著某種
模糊不清的情況，某種在奧秘中生活
的感覺，知道自己永遠不會得到一個
完美的解釋，完全的理解，因為若然
是這樣，信德就不再是信德了。就如
致希伯來人書所說的：「信德是所希
望之事的擔保，是未見之事的確
證。」[8] 在信德的事情上，信友對天
主的信任取代了證據的缺乏。藉由信
德，聖祖亞巴郎在不知道自己要去那
裡的情況下動身了。就如同「天主教
教理」所說的：「亞巴郎因著信德，
他以外鄉僑民身分居住在預許的福
地」[9]，而且還要面對將自己的獨生
子作為祭品：「帶你心愛的獨生子依
撒格往摩黎雅地方去，在我所要指給
你的一座山上，將他獻為全燔祭。」
[10]



亞巴郎的信德在他準備犧牲他的獨生
子依撒格的時候，就深切地顯露出來
了。他把自己的兒子作為祭品，預言
了日後基督為了拯救世界而捨棄自己
的生命。這是一件非常驚人的事，不
需要任何評論。但是亞巴郎並沒有背
叛天主。他沒有質疑祂或表達自己的
疑慮，反而是信靠祂。他動身出發，
聽從著上主的聲音。而當他到達旅程
的終點，即摩黎雅山時，他才發現天
主不想要拿依撒格的血作為祭品。
「不可在這孩子身上下手，不要傷害
他！我現在知道你實在敬畏天主，因
為你為了我竟連你的獨生子也不顧
惜……。亞巴郎給那地方起名叫『上
主自會照料』。直到今日人還說：
『在山上，上主自會照料。』」[11]

類似的情況有時也會在聖人的生活中
發生。例如我們可以回想起有一次聖
施禮華以為天主要他脫離主業團，以
便為教區神父建立一個新的組織。這
是一個多麼大的犧牲啊！事實上，在
他與羅馬教廷內的不同人士交談後，



他甚至於告訴歐華路、卡門阿姨、申
提叔叔、總參事會的成員及另外幾個
人他上述的決定。「但那不是天主所
要的，而藉著祂那仁慈的、充滿愛心
的、慈父般的手，祂從我準備作出脫
離主業團這個恐怖的犧牲中解救了
我。那時我已經非正式地通知了羅馬
教廷我這個意圖……但是我後來清楚
地看到，這個新的組織，新的協會，
是沒有必要的，因為教區神父完全地
適合加入主業團。」[12] 就像亞巴郎
曾經被解救了，聖施禮華也是一樣。
上主讓他明白到，教區神父可以成為
主業團的一部分，加入成為聖十字架
司鐸會的成員，而不影響他們在各自
的教區的情況；相反地，這樣做實際
上更會強化他們與其他神職人員和他
們的主教之間的合一。

信德就是忠誠

亞巴郎的信德也表現出他的忠誠；在
他面對負面事情的時候，他堅持他遵
從天主聖意的決定。他的信仰使他依



靠著天主的說話，因此使他在經過深
思熟慮而作出了決定之後不會再有所
「修正」或「重新思考」等問題。
「應堅持所明認的望德，毫不動搖，
因為應許的那位是忠信的。」[13] 在
我們的生命中，總會有一些時刻能夠
幫助我們，藉由天主的恩寵，來加強
和鞏固我們的信德。亞巴郎曾經受到
一個巨大的考驗：他必須犧牲自己的
兒子，而這個兒子也就是天主原先對
他所作出的承諾的果實。聖祖亞巴郎
不僅必須面對各種困境，而且也要
「在絕望中仍懷著希望而相信了。」
[14] 因為這些困境邀請他去「判斷」
天主的旨意，質疑天主，質疑自己對
祂的忠誠。這就是亞巴郎所面對的誘
惑之根源。

我們有時也會遇到相同的情況，我們
感覺到天主在要求我們做一些困難的
事情：要我們在作為基督徒的生活中
向前邁出一步，放棄一種已經深深紮
根於我們的行為方式，甚或一種已經
根深蒂固的本性，因為這些情況或許



有損於我們使徒工作的成果。這時
候，一種誘惑就可能會出現，要我們
壓制這個使我們不安的念頭，把自己
想要的情況看成是天主的旨意：「將
天主放在推到一邊，好使自己成為中
心這個誘惑，總是就在門口。」[15]

亞巴郎並沒有這樣作。他的內心非常
矛盾，但是他仍然往摩黎雅山走，相
信或遲或早「天主自會照料」。[16]
而天主決心要讓亞巴郎明白祂，最後
確實照料了。要獲得光照，亞巴郎必
須完成整個旅程，動身起步，以達到
終點。我們也是一樣，如果我們願意
在任何時候都服從天主的聖意，我們
將會發現，儘管我們有著各種限制，
天主仍會使我們的生命更有效力。我
們會知道並感受到天主愛我們，而我
們也不會害怕去愛祂：「信德是用唇
舌和心靈、用言語和愛情來表達
的。」[17]

Javier Yaniz



[1] 創12:1-2

[2] 創17:5

[3] 《納瓦拉聖經一》(1997)，創17:5
的註腳

[4] 參閱創18-19

[5] 聖施禮華，《道路》，471

[6] 《天主教教理》，2570

[7] 同上，144

[8] 希11:1

[9] 《天主教教理》，145

[10] 創22:2

[11] 創22:12-14

[12] 聖施禮華，1951年11月24日的
書信，3

[13] 希10:23



[14] 羅4:18

[15] 教宗方濟各，2013年4月10日與
公眾的會面

[16] 創22:8

[17] 教宗方濟各，2013年4月3日與
公眾的會面

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/xin-

de-de-bang-yang-zhi-yi-ya-ba-lang/
(2026年1月14日)

https://opusdei.org/zht/article/xin-de-de-bang-yang-zhi-yi-ya-ba-lang/
https://opusdei.org/zht/article/xin-de-de-bang-yang-zhi-yi-ya-ba-lang/

	信德的榜樣之一：亞巴郎

