
opusdei.org
我稱你們為朋友（一）：天主有朋友嗎？
天主經常作出第一步去尋求我們的友誼。通過成為祂的朋友，我們學習如何成為他人的好朋友。有關基督徒生活的新系列。
08/06/2020
我稱你們為朋友（一）：天主有朋友嗎？（收聽普通話錄音）
我稱你們為朋友（一）：天主有朋友嗎？（收聽廣東話錄音）

越來越強的新奇經驗
走向共融
我們在手機上的訊息中經常聽到的一個問題可能是「你在那裡？」我們也會把它發送給我們的朋友和親戚，以尋求他們的陪伴，並了解他們的近况。你在那裏？你在做什麼？一切都好嗎？這些也是天主在伊甸園中對亞當和厄娃所說的話，「當他們聽見了天主趁晚涼在樂園中散步的聲音」（創3：8）。造物主想與亞當和厄娃同行。我們可以有點大膽地說，天主正在尋求他們的友誼，而現在是尋求我們的友誼，以便看到祂的創造計劃得巳充分地被執行。
越來越強的新奇經驗
這種可能性，儘管對我們來說可能不是全新的，但在人類思想史上卻被視為很不可思議的。事實上，在希臘智慧的鼎盛時期，亞里斯多德無奈地接受：成為天主的朋友是不可能的，因為人與天主之間有太大的不相稱，有太大的差異。[1] 充其量，有可能通過某些儀式或實踐向天主表示卑躬屈膝的尊敬，或者至少獲得一些關於天主的概念性知識。但是友誼的關係是無法想像的。
然而，《聖經》經常將我們與天主的關係表現為友誼。在這方面，《出谷紀》很清楚地説明：「上主同梅瑟面對面地談話，就如人同朋友談話一樣」（出33:11）。在《雅歌》中，以詩詞的方式呈現了天主與尋求祂的靈魂之間的關係，人靈常被稱為「我的朋友」（參歌1:15）。《智慧篇》說：「她[智慧] 世世代代，進入聖善的靈魂，使他們成為天主的朋友」（智7:27）。令人驚訝的是，在每一次中，主動權都是屬於天主。祂與祂的受造物建立的盟約不是「對稱的」，好像是對等之間的契約。而是「不對稱」的：我們被賦予了與造物主面對面交談的令人倉皇失措的可能性，就好像祂在我們自己的級别一樣。
在救贖的歷史過程中，天主提供給我們這種友誼的可能性，祂賦予我們這種新奇的經驗變得越來越強。在《舊約》中向我們啟示的一切，最終都被天主的聖子在世上的生活確定地照亮了：「天主愛我們，並非只是如受造物，而是如在基督內的孩子般，祂給了我們真正的友誼」。[2] 耶穌的一生是與祂的天父建立友誼的一個邀請。在最後晚餐中，祂以特殊的力量和清楚地向我們傳達了這個好消息。耶穌在晚餐廳裡用祂的每個動作打開祂的心，以便帶領祂的門徒以及我們與他們一起與天主建立真正的友誼。
從灰土到生命
聖若望福音是分為兩部分：第一部分以基督的講道和奇蹟為中心，第二部分以祂的苦難，死亡和復活為中心。下面的經文將這兩部分連接在一起而將我們帶領到晚餐廳中：「在逾越節慶日之前，耶穌知道他離此世歸父的時辰已到，他既然愛了世上屬於自己的人，就愛他們到底」（若13：1）。在場的有伯多祿和若望，多默和斐理伯，以及其他八位宗徒，他們跟隨當時的習俗去斜倚而坐。根據若望的敘述，餐卓可能是三面U形桌子。耶穌應該坐在首席，伯多祿在祂對面，通常是僕人坐的地方，可能是與耶穌面對面。在某一刻，耶穌起身去做一項可能是祂母親小時候為祂做的事：拿一條手巾和一個盆去洗淨朋友們腳上的灰土。
灰土的形像出現在《聖經》的頭數頁。在創造的敘事中，我們讀到「上主天主用地上的灰土形成了人」（創2：7）。為了從死氣沉沉的無生命和無法與他人交往的物質中揚起灰土，天主「在他的鼻孔吹了一口生氣，人就成了一個有靈的生物」（同上）。從那時起，人就經歷了灰土和精神的張力，面對他的極限和他無限的慾望。但天主是比我們的弱點和背叛要強大得多。
在晚餐廳裏，我們構成的元素的灰土再次出現。基督在朋友腳上的灰土前彎腰，因而重新創造他們，讓他們能重新建立與天父的關係。耶穌「洗我們的腳」，神聖化了我們構成的元素的灰土，並使我們能夠分享祂與天父之間的親密友誼。在這種親密無間的動人氣氛中，祂告訴門徒們：「我稱你們為朋友，因為我凡由父聽來的一切，我都顯示給你們了」（若15:15）。耶穌與我們分享祂的一生，祂愛的能力，祂寬恕的能力和祂永遠是朋友的能力。
我們都經歷過良好的友誼如何改變了我們；也許如果沒有那份友誼，我們將不會像今天一樣。成為天主的朋友也改變了我們成為我們周圍朋友的能力。像基督一樣，我們可以為他們洗腳，與可能出賣我們的人同席，向不了解我們或拒絕我們友誼的人表示我們的善意。基督徒在世界中的使命是向周圍的人「好像一把扇一樣地打開」[3]，因為天主繼續將祂的氣息注入我們構成的元素的灰土中，並用祂的光來照耀這些關係。
走向共融
我們已經看到，耶穌提供給我們的友誼是天主對我們無條件信任的標誌。二十個世紀之後，基督在我們的日常生活中繼續告訴我們所有祂對天父的認識，因而把我們吸引到祂的友誼中。但是我們必須親自回應。「我們藉着將自己的意志，結合於祂的，去做吾主所意願的，以回應這份友誼（參若15:14）」。[4]
真正的朋友生活在共融中；他們內心深處想要相同的東西，並渴望對方的幸福。有時，甚至不需要任何言語就能互相理解。甚至有人說，在相同的事物裏作回心微笑是共享親密關係的最大標誌之一。與天主溝通不僅僅是為滿足某些要求而付出的辛苦努力：這是一種不適合友誼的態度。相反，它意味著與他人共度時光，彼此陪伴。
第四位聖史，聖若望，對我們來說是一個很好的例子。在讓耶穌洗他的腳後，他在最後晚餐期間放心地斜倚在我們主的胸膛上。之後，也許不十分明白所發生的一切，他拒絕放棄他最好的「朋友」，並陪伴祂度過祂要受的所有痛苦。耶穌所愛的這個門徒讓自己被耶穌「改造」，因此天主一點一點地清除了他內心的灰土。「我們的救贖是在這種意志的共融中實現的：藉著成為耶穌的朋友，而變成為天主的朋友。我們越愛耶穌，就越認識耶穌，我們的真正自由就會發展得更多，而我們在被救贖時的喜樂就會旺盛起來」。[5]
耶穌在最後晚餐中向我們展示了成為好朋友的秘密：「正如枝條若不留在葡萄樹上，憑自己不能結實；你們若不住在我內，也一無所能」(若15：4）。耶穌想利用我們的心去愛別人。沒有祂，我們不可能永遠成為朋友。聖施禮華告訴我們：「無論你愛得多深厚，還是不夠的。」他繼續說：「愛我主，你的內心可以包容世上所有的受造物」。[6]
* * *
「你在那裏？」天主問我們的原祖父母。今天祂也想與我們進行對話。即使是最聰明的哲學家，也沒有想到有一位天主想尋找我們的陪伴，祂渴望與我們建立友誼，以至於讓自己被釘在十字架上，以至於總是為我們張開雙臂。進入這種瘋狂的愛之後，我們也感到很興奮地向周圍的每個人慷慨地張開我們的雙臂而發問：「你在那裏？」「一切都好嗎？」通過我們與他們的友誼，我們可以協助恢復創造的美麗。
Giulio Maspero和Andrés Cárdenas（朱利奧馬斯佩羅和安德肋卡德納斯）
照片來源：Alex Bertha, on Unsplash

[1] 亞里斯多德，《宜高邁倫理學 (Nicomachean Ethics)》，1159a，4-5。
[2] 范康仁（Fernando Ocáriz），《牧函》，2019年11月1日，第 2 點。
[3] 參聖施禮華，《犁痕》，第193點。
[4] 范康仁（Fernando Ocáriz），《牧函》，2019年11月1日，第 2 點。
[5] 若瑟拉辛格（Joseph Ratzinger），在《為選舉教宗 (pro eligendo pontifice) 》彌撒中的講道詞，2005年4月18日。
[6] 聖施禮華，《十字苦路》，第八處，默想：第5點。


epub | document generated automatically from https://opusdei.org/zht/article/wo-cheng-ni-men-wei-peng-you-yi-tian-zhu-you-peng-you-ma/ (01/10/2026)
cover.jpg
¢'a% opusdei.org

HEMERMBHER (—
) REBBRERE?






