
opusdei.org

我稱你們為朋友
（五）：看看他們是
怎樣的好朋友

友誼是天主藉著成為一個人，
成為祂的朋友們的朋友，而打
開的其中一條「世上神聖的途
徑」。

2021年4月16日

我稱你們為朋友（五）：看看他們是
怎樣的好朋友（收聽普通話錄音）



我稱你們為朋友（五）：看看他們是
怎樣的好朋友（收聽廣東話錄音）

——並肩而坐

——「應該這樣」

——忙碌世界中的友誼

——信任團結我們的東西

——天主忍耐的形象

在第二世紀後期，居住在羅馬帝國的
基督徒遭到暴力迫害。一個名叫戴都
良（Tertullian）的法學家不久前信奉
了基督宗教，他想為其現在有了更多
了解在信仰中的兄弟姊妹作證。他的
做法是藉著一篇論文去告知羅馬各省
的州長那些被不公平指控的人的真實



生活。他本人甚至還沒有成為基督徒
時就己經欽佩那些基督徒，特别是那
些殉道烈士。但是現在，重複許多人
的意見，戴都良總結了人們對這些细
小基督徒團體的説法：「看看他們怎
樣相親相愛！」[1]

我們有許多關於第一批基督徒之間友
誼的見證。在同一世紀初，安提約基
亞的聖依納爵主教被帶到羅馬去接受
殉道，他寫信給年輕的主教玻里加
（Polycarp）。在其他建議中，他勸
誡玻里加以「溫柔」的方式去對待那
些遠離教會的人，因為只愛「好的門
徒」是沒有功勞的[2] 。的確，我們知
道基督藉著祂的教會，藉著祂的聖事
和聖經，但也藉著我們基督徒與我們
周圍的人相處的愛德讓自己在歷史中
呈現出來。友誼是天主藉著成為一個
人，成為祂的朋友們的朋友，而打開
的其中一條「世上神聖的途徑」[3]。
我們在這裏以一種特殊的方式感受到
天主的主動性和我們的回應之間的神
妙合作。



因此，為了使基督能藉著我們的關係
去到達其他人，我們需要在德行和友
誼的藝術上成長；我們需要發展愛他
人的能力和同他人一起去愛的能力，
有一份熱心去與他人分享我們的生
命。我們願意去培育自己的性格（或
去改造它），以便我們能夠真正地愛
他人，並與他們建立牢固的聯繫。我
們甚至想要我們的姿態，我們的說話
方式和工作方式，能幫助他人與我們
接近。而總是意識到我們有自己的生
活方式和我們個人的有限，因為有無
限的方式可以成為一個好朋友。

並肩而坐

正如鲁益師（C. S. Lewis）所說：
「戀人通常是面對面的，彼此被吸引
著；朋友則並肩而坐，全神貫注在一
些共同興趣中」[4]。朋友不僅愛他們
的朋友；而且「與」他們一起去愛。
朋友對他們朋友的活動，計劃和理想
充滿熾熱的興趣。一份友誼往往不過
是從分享一份增取一個真正共同利益



的努力中湧現出來的；因此，朋友是
在增取這個真正共同利益時所需的德
行中共同成長。

因此，熱情地追求良好的目標，擁有
崇高的抱負是多麼大的幫忙。這可以
是專業性的或學術性的事工；一種文
化性的，教育性的或藝術性的倡議，
例如：集體的閱讀或聆聽音樂，或為
大眾推廣活動。也可以是一項社會或
公民服務項目，或者是一項提供培育
的倡議，例如：青年或家庭會社，或
是旨在傳播基督徒信息的活動。藉著
分擔家務，例如：裝飾和烹飪，自己
動手（do-it-yourself）的項目，園藝
或做運動，遠足，玩遊戲和其他嗜
好，也可以增進友誼。所有這些活動
都是享受他人陪伴的機會，在這個陪
伴中，彼此信任和對自己生活的其他
方面的開放一點點地增長。

相反地，任何僅以實用的方式去面對
生活的人，只從純粹實際觀點來看一
切，都會發現他們交朋友的能力會大



大降低的。他們最多只會在某些有用
的工作中有一些合作者或有一些一起
去消磨時間的人。那麼，友誼便被
「工具化」了，因為友誼成為了服務
一個以自我為中心的項目。

「應該這樣」

但友誼不僅是一起做事。它必須是
「個人與個人的友誼，是自我犧牲和
誠懇真摯：面對面，心對心的」[5]。
雖然在朋友中並不總是需要說話，但
朋友之間通常會有好的交談。學會怎
樣與一個或多個一個人有好的交談是
一門藝術。那些想要增進友誼的人需
要避免忙亂的過份活躍，嘗試尋找合
適的時間與他人一起共度時光，而不
要看著手錶或手機。適當的地點和環
境可以極大地幫助這種個人的交流。
聖施禮華非常重視主業團中心的物質
裝置，以使它們的優美品味和家庭氣
氛能營造一個促進友誼的氛圍。

邀請某人加入一個朋友組群，以分享
一個有啟發性的經歷或他們對一個有



趣話題的反思，通常有助於提高談話
的水平。一起閱讀書籍也可以有所幫
助，因為它涉及與過去和現在的作家
進行重要的辯論，而很多新的加入者
也可以參與其中。同樣重要的是：友
誼經常使人們聚集在餐桌旁，一起享
受可以振奮精神的美味佳餚，而這一
事實也反映了人類的深切真理。在這
些漫長的交談中，我們常常會體驗到
對天堂的期待：「有時我們看似忽然
開朗：是的，這就是真的「生命」的
意義 —— 生命應該這樣」[6]。

但是，真正的友誼並不僅僅滿足於一
群朋友之間的交流。它還要求保持獨
處的時刻，某種親密的時刻，在那裏
大家可以說「心底裏的話」。好朋友
理解這種需求，並在沒有嫉妒或猜忌
的情況下為此尋找空間。因此，為
「謹慎的欠詳慮」[7]，為相互的忠
告，為基於信任的談話創造了有利的
環境。天主也利用這些時刻與人靈更
加親近，並為他們的熱情「打開意想



不到的視野」[8]，包括在世界上分享
神聖的使命。

忙碌世界中的友誼

從現實角度去考慮我們當代文化可能
對友誼構成挑戰的某些特徵也是有利
的。首先，我們必須意識到這些障礙
並非不可克服，因為我們永遠可以依
靠天主恩寵的力量。在友誼不是那麼
常見和牢固的地方，男和女的心甚至
會更需要和更加強烈地尋求友誼。改
寫聖若望十字架的話，我們可以說：
「在沒有友誼的地方，放入友誼，而
你會找到友誼。」

例如，即使以外表良好的舉止作包
裝，某些專業環境中過度競爭的風氣
也會導致不信任和以自我為中心的心
態。似乎以任何另類的方式去工作都
會導致其他人佔我們的便宜。當然，
我們不能太幼稚，但是這種環境需要
從內部去被淨化，向人們展示以不同
方式去面對生活的可能性。一個人不
需要施加壓力，大喊大叫，作弊或佔



他人便宜才可實現自己的工作目標。
一個基督徒總會牢記着：工作就是服
務。因此，他或她渴望成為老闆，同
事，客戶或老師，其他人與他／她能
成為好朋友，而又不會違反每個職業
的道德規範。

我們還可以藉著不散佈過度壓力，過
份活躍或分散注意力的氣氛來幫助營
造有利於友誼的環境。在當今繁忙的
世界中，有時候會很難達到結交新朋
友所需的平靜。同樣，即使在休息
時，日常的忙忙碌碌也往往會導致與
生活「脫節」的途徑。但這是一個機
會，充滿著謙遜並意識到自己的自身
輭弱，我們要為他人提供一個「唸耶
穌基督傳記」[9] 的人的一個有吸引力
的榜樣：一個不奔波，曉得微笑，曉
得享受當下，有默觀眼光，以簡單的
事物作休息，有創造力去做出替代方
案，等等的人。[10]

信任團結我們的東西



正如聖施禮華所建議的那樣，即使有
代溝的存在，「對當前社會和生活方
式的變化動態，應抱積極和開明的態
度」[11]，以便促進與許多人的友
誼。我們需要對他人的自由有深切的
熱愛，當某件事可以從多方面去考慮
時，我們要去除刻板式的態度。主業
團的監督告訴我們：「某些表達自己
的方式，會干擾或阻礙塑造友誼的環
境。舉例來說，太過強調要表達自己
的意見，或給人一種印象以為我們自
認自己的觀點是最明確的，又或是對
他人的話語不表示積極關心，這些行
為，都讓一個人封閉自我」[12]。

在許多地方，已經散發出一種對道德
法律基本原則有害的生活觀。有時這
甚至可能導致一個人去否認仁愛的可
能性：為他或她自己去謀求他人的利
益。也許這個人在人際關係中只發現
一種功利的計算或一些表面上的同情
心。當然，這可能是誤解甚至衝突的
來源。



在這種情況下，重要的是不要將友好
的對話與哲學，法律或政治的論點混
淆。朋友之間的對話不會落到試圖說
服他人相信我們自己的想法，即使根
據古典哲學或教會的訓導當局，這些
想法是正確的。這並不意味著「不以
它們的名字去稱呼事物」，也不意味
著失去分辨善惡的能力；而意味著只
有在我們與他人分享某些共同的原則
或權威時，我們的論點才在對話中具
有價值[13]。雖然友誼也可以導致一
個個人的轉變，但通常最好是尋求一
致的論點，而不要強調使我們與朋友
區分的地方。我們需要提供我們自己
的經驗，而無需詳细説明那些理智的
論據，因我們想以所有力量去成為一
個與他人分享自己的憂慮，悲傷和喜
樂的人。聆聽總是很重要的，因為友
誼正如聖施禮華所說：不在於給予，
而在於體諒[14]。

可以對我們有幫助，如果我們記得大
多數人在大多數時間都是受人內心深
處的渴望所激勵：去愛和被愛。這種



對團結和充實而有意義的生活的強烈
渴望，即使由於許多不同的原因而可
能長時間地變得不活躍，也總是會再
次顯現出來的。一個好朋友 —— 儘
管並不總是能找到期待的回應 ——
卻知道如何去等待。我們需要耐心地
等待，直到我們的朋友（可能是由於
他們自己生活中的一些突變）對他們
在我們的温情中所感受到的光芒而敞
開他們的心。

天主忍耐的形象

聖保祿在給格林多人的書信中以他著
名的詩歌讚美愛德而堅稱「愛是含忍
的」（格前13：4）。正如主業團的
監督提醒我們：「一段友誼的誕生，
猶如意想不到的禮物般到來，也為
此，需要忍耐。有時某些負面的經驗
或偏見，意味著需要花多些時間，讓
這段我們與身邊某個人的關係，轉化
為友誼」[15]。

聖施禮華經常鼓勵我們「以天主的步
伐」前進。在他自己的生活中，我們



看到了他無可否認的使徒勇氣，他出
去與人們會面的勇氣（也是人性的勇
氣），即使人們在很遠的地方，有時
會使他自己的生命處於危險之中。例
如，他與Pascual Galbe的談話，
Pascual Galbe是一位法官，也是他的
好朋友，他從大學時代就認識他。在
激烈的宗教迫害中，作為一位司鐸，
他冒著許多危險，在巴塞羅那與他的
朋友會面，志在與他共度時光。先前
在馬德里的街道上行走時的交談中，
Galbe問他：「若瑟瑪利亞，你想從
我這裡得到什麼？」主業團創辦人回
答：「我熱愛你。我什麼都不需要。
我只希望你成為一個善良和正直的
人。」當他在西班牙那些困難的時
期，在巴塞羅那去探望他時，他向他
重複了這句話，同時也帶他走向真理
[16]。

主業團創辦人將忍耐視為一種美德，
「忍耐使我們明白他人，因我們確
信：靈魂像醇酒，年份愈久，味道也
就愈醇」[17]。我們應該嘗試對待他



人有天主對待我們的同樣忍耐。正如
本篤十六世所說：「世界是被天主的
忍耐救贖了，但是被人的缺乏忍耐摧
毁了」[18]。忍耐並不意味著我們有
時不會因別人對我們的温情缺乏回應
而受苦，也不意味著我們有時不會因
看見朋友走上了一條危及到他們對幸
福渴求的路而受苦。但是我們需要與
耶穌的心一起受苦，將自己和基督的
情感更充分地加以認同，永遠不要屈
服於悲傷或絕望中。

朋友寬恕的經驗使人生中最黑暗的時
刻充滿了希望。儘管我們犯了錯誤，
但有一個朋友正在等待著我們的確實
性，對我們而言是天主活生生的形
像：祂是等待著我們回到一個「父
親」的懷抱的第一位「朋友」，也是
永遠都會寬恕我們的第一位「朋
友」。

Ricardo Calleja



[1] 戴都良（Tertullian），《護教論
（The Apology）》，XXXIX。

[2] 參聖依納爵安提約基亞，《給玻里
加的信（Letter to Polycarp）》，
II。

[3] 聖施禮華，《天主之友》，第314
點。

[4] 魯益師（C.S. Lewis），The Four
Loves（《四種的愛》）。

[5] 聖施禮華，《犁痕》，第191點。

[6] 本篤十六世，《在希望中得救》通
諭，第11點。

[7] 聖施禮華，《道路》，第973點。

[8] 同上。

[9] 聖施禮華，《道路》，第 2點。

[10] 參方濟各，《願祢受讚頌》通
諭，第222-223點。



[11] 聖施禮華，《犁痕》，第428
點。

[12] 范康仁蒙席，《信函》，2019年
11月1日，第9點。

[13] 參聖多瑪斯亞奎納，Quodlibet
IV（《問題隨答，第四卷》），q.
9，a. 3。

[14] 參聖施禮華，《道路》，第463
點；他在這裡談及的內容是與我們的
鄰人實踐愛德。

[15] 范康仁蒙席，《信函》，2019年
11月1日，第20點。

[16] 參Jordi Miralbell，Días de
espera en guerra（《在戰爭時的等
候日子》），Palabra，馬德里，
2017年，第75頁；第97頁和之後的
頁數。

[17] 聖施禮華，《天主之友》，第78
點。



[18] 本篤十六世，講道，2005年4月
24日，在他開始就職教宗時的彌撒。

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/wo-
cheng-ni-men-wei-peng-you-wu-kan-

kan-ta-men-shi/ (2026年1月13日)

https://opusdei.org/zht/article/wo-cheng-ni-men-wei-peng-you-wu-kan-kan-ta-men-shi/
https://opusdei.org/zht/article/wo-cheng-ni-men-wei-peng-you-wu-kan-kan-ta-men-shi/
https://opusdei.org/zht/article/wo-cheng-ni-men-wei-peng-you-wu-kan-kan-ta-men-shi/

	我稱你們為朋友（五）：看看他們是怎樣的好朋友

