
opusdei.org

天主的沉默：一個在
人靈內的細語

「天主藉著自己的沉黙使祂子
民的信德和愛德增長。祂更新
他們，又藉此『更新了一
切』」。這是一篇在「信德的
光」系列之內的新文章。

2021年9月3日

——我們聽到祂的說話是如何微弱
啊！

——我們從天主的沉黙中認識祂



——沉默的雲層

出谷紀敍述天主在西乃山上以充滿光
榮的方式顯現給梅瑟。「全山猛烈震
動……梅瑟遂開始說話，天主藉雷霆
答覆他。」（出19:16-22）在場聆聽
的羣眾都因天主的大能和尊威而驚
嘆。雖然在以色列人的歷史中，天主
類似的顯現也多次出現過[1]，但是天
主一般都不是滿載光榮地顯現給祂的
子民，而是靜靜地、暗中地顯現。

梅瑟去世幾百年之後，厄里亞先知在
他被依則貝耳迫害時，也受到天主的
引領而走到天主的聖山。他藏身於一
個山洞內，看到與出谷紀所記載如出
一轍的天主的顯現：地震、暴風、烈
火。但是天主不在這些東西裡。列王
紀的作者說，在烈火之後出現的是
「輕微細弱的風聲」。厄里亞立即用
外衣蒙住臉出來，站在洞口。天主遂
向他說話。（參閱列上19:9-18）



聖經希伯來原文記載厄里亞聽到的是
「一個細弱的沉默的聲音
（demama）。」希臘文《70賢士版
本》和《拉丁文通行版本》的譯本則
是「輕微細弱的風聲」，大概是由於
要避免「沉默」和「聲音」兩者之間
表面上的矛盾。《標準譯本修訂版
本》譯本把它譯作「一個寧靜而弱小
的聲音」。但demama的真正意思正
是沉默。列王紀原著的作者用這個矛
盾來指出，沉默並不是空的，反而是
充滿天主的臨在。「沉默保衞著奧
秘」[2]，即天主的奧秘。而聖經正是
邀請我們進入這個沉默，以便能夠找
到天主。

我們聽到祂的說話是如何微弱啊！

可是，用這個方法來談論天主，對於
我們來說是困難的。聖詠強而有力地
表述這點：「上主，求祢不要一言不
發，天主，求祢不要靜黙無話！」
（詠83:1）「祢為什麼掩起祢的慈
顏？」（詠44:25）「為什麼讓外邦



人們常說：他們的天主在何處居
住？」（詠115:2）在整部聖經裡，
天主都親自把這些問題放在我們的口
中，放在我們的心裡。祂要我們在我
們的祈禱這個煉爐裡面默想它們。它
們都是重要的問題。一方面是因為它
們直指天主在一般情況下如何給我們
表露祂自己，祂的行事方式；它們幫
助我們明白該如何尋覓祂的面容，如
何聆聽祂的聲音。另一方面，因為它
們顯示出掌握天主與我們接近的難
處，尤其是在人生中的痛苦時刻時，
是一個任何人，信者和不信者，都有
過的經驗，縱使各人的經驗都是有所
不同。信德和恩寵生活並不會使天主
對我們來說更加明顯。信天主的人也
會經歷天主表面上的隱藏不露。

為什麼天主要沉黙不語呢？聖經常常
指出祂對我們沉默，祂與我們疏遠是
由於人類的不忠。正如我們在申命紀
中讀到的：「這人民要起來，在要去
的地方內，同異邦之神行淫，而離棄
我，破壞我與他們所訂立的盟約……



因了他們歸向其他的神所作的一切邪
惡，那天我必掩面不顧他們。」（申
31:16-18）罪過，拜邪神，就是那使
我們看不見天主、阻礙我們與祂相見
的「面紗」，就好像那使我們聽不到
祂的說話的雜音。然而天主正在耐心
地在這塊我們親手架起的、聳立在我
們與祂之間的屏障後面等候著，靜候
適當的時機來重新找回我們。「我不
會對你怒容相向，因為我是仁慈
的。」（耶3:12）

因此，經常出現的情況不是天主默然
不語，而是我們不讓祂說話，不聆聽
祂的聲音，因為我們的生命中充斥著
太多雜音了。「人類不但有失聰，它
使人的社交生活大打折扣。對於與天
主有關的事物，人類也有聽覺失靈，
而這種情況在我們這個年代更甚。我
們就是不再能夠聽到祂的聲音；充塞
著我們聽覺的有太多頻道了。與祂有
關的說話對我們來說都看似是不科學
的，對我們這個世代已經不再適當
了。在這種聽覺失靈，甚至是對天主



的事情完全失聰的情況下，我們自然
也喪失了與祂談話，向祂說話的能力
了。可是，我們這樣就失去了作決定
的知覺。我們各種內在的感官瀕臨退
化的危機。失去這種知覺後，我們與
週圍的現實的互動大大地和危險地收
窄了。」[3]

然而，有時候不是我們聽不到天主的
說話，而是祂似乎不在聆聽我們的說
話，是祂在處於被動狀態。例如約伯
傳記載天主似乎長期地充耳不聞一個
正在身處各種試探中的義人的祈禱。
「我們所聽到的語句，何其細微！」
（約26:14）每一個人每一天都有同
樣的經歷，就是我們向天主發出的，
希望能獲得祂安慰自己的回應的呼
號，有時候似乎落了空。聖經和基督
教理常說的天主的慈悲，對一個因病
苦或不公而身陷困境，祈禱又似乎得
不到回應的人來說，有時候真的是難
以感覺到的。為什麼天主會充耳不聞
呢？如果祂是一個父親，而祂又是全
能的，為什麼祂不來解救我呢？「天



主的冷漠、祂的黑暗、祂的疑難，今
天比以前更加嚴重。甚至努力要成為
祂的信徒的我們，也經常有一種天主
的真實感已經從我們的手心溜走了的
感覺。我們不是經常問自己祂為什麼
似乎在今世的萬籟俱寂之中隱藏起來
嗎？我們不是有時候感到自己在不斷
反思後，剩下來的只有說話，而天主
的真實感卻比以前更加遙遠呢？」[4]

然而，讓我們能夠更好地掌握天主沉
默的奧秘的，不是我們從自己所經歷
過的事中，而是在默示錄，在耶穌自
身的歷史中。耶穌，這位真正的義
人，忠信的僕人，天主的愛子，卻不
能豁免面對苦難和十字架上死亡的煎
熬。祂在革責瑪尼所做的祈禱，得到
的答覆是一個天使前來安慰祂，但不
是來把祂從即將承受的痛苦中解脫出
來。耶穌在身懸十字架上時用聖詠第
22篇裡的一句詩詞做祈禱也是驚人
的：「我的天主，我的天主，祢為什
麼捨棄了我？祢又為什麼遠離我的懇
求，和我的哀號。」（詠22:2）這個



不認識罪（格後5:21）的祂也經歷到
這麼嚴重的苦難，顯示出人生經常遇
上的，激烈的痛苦和憂傷，不能被解
讀為一個天主摒棄人的記號，或視祂
的沉默為祂的不在或冷漠。

我們從天主的沉黙中認識祂

當門徒們在路上遇到那個胎生的瞎子
時，他們所提出的問題反映當代許多
人都共有的一個想法：「誰犯了罪？
是他，還是他的父母，竟使他生來瞎
眼呢？」（若9:1）雖說假如今天我們
聽到有人說這樣的話會覺得奇怪，但
是它與現代人的思維仍然距離不遠，
因為他們仍然視痛苦為人在竭盡己力
後仍然避無可避的情況下勉強接受的
一個「厄運」。耶穌給門徒們改正
說：「也不是他犯了罪，也不是他的
父母，而是為叫天主的工作，在他身
上顯揚出來。」（若9:3）有時候，天
主會緘默不語，似乎對我們的情況漠
不關心，那是因為祂要開闢一條能夠
進入我們心靈的道路。只有這樣，我



們才能明白，例如祂為什麼容許聖若
瑟在察覺到聖母瑪利亞在他不明所以
的情況下懷了孕時所受的煎熬（參閱
瑪1:18-20），而祂的而且確可以有
另外的安排。天主是為了使聖若瑟能
夠接受一些更加偉大的事而磨練他。
「祂永不會擾亂祂子女的歡樂，除非
祂要使他們能夠接受更大、更確切的
歡樂。」[5]

安提約基雅的聖依納爵寫道：「任何
一個明白了主的說話的人，都明白祂
的沉默，因為人在天主的沉默中認識
祂。」[6] 天主的沉默往往就是我們可
能聽到祂而不是聽到自己的「地
方」。假如沒有在我們的祈禱中出現
的天主的「沉默的聲音」，「人性的
『自我』最後會陷於自困的僵局，而
理應回嚮著天主的聲音的良心就有陷
於變成一塊反照自我的鏡子的危險，
使人內心的對話變成獨白，成為千萬
個自我解脫的方法。」[7] 再者，倘若
天主時時刻刻都在說話，都在介入我
們的生活裡去給我們排難解困，那麼



我們不是容易會有低看祂的臨在的危
險嗎？我們不是像福音比喻裡的兩兄
弟（參閱路15:11-32）一樣，所尋求
的只是祂能賜給我們的恩惠，不是與
祂活在一起的歡樂嗎？

「沉默可以在我們內心深處劃出一個
地方，好讓天主能住在那裡，好使祂
的聖言會存留在我們心內，我們對祂
的愛會在我們的心智裡植根，感召著
我們的生活。」[8] 我們藉著明白到當
面對困難時需要以滿懷信心的祈禱去
尋找天主，就可免於自滿。我們會動
用所有潛能，而且我們與週圍的人的
溝通會得以強化。天主的沉默，祂不
是經常都立即出來解決我們的問題這
個事實，會喚起人的自由的動力。它
會召叫我們去主導自己的生命，去察
覺到自己對週圍的人，對他們的具體
需要的責任。「那股靜靜地、不將鑼
打鼓地改變世界，把它轉化為天主的
國度的力量就是信德——而祈禱就是
表達信德的方法……沒有我們的皈
依，天主不能改變什麼東西，而我們



的真正的皈依始於靈魂所發出的、懇
求寬恕和救贖的『呼號』。」[9]

在耶穌的教訓裡，祈禱經常被視為一
個孩子與在天之父的對話，其中求恩
佔了很重要的部分。（參閱路
11:5-11及 瑪7:7-11）孩子知道天父
經常都會聆聽自己，而他所獲得的承
諾不是遠離苦難和病痛，而是聖神的
恩惠。（路11:13）天主的回覆，祂
前來幫助我們的，就是慈愛聖神的大
恩。這個大恩比任何俗世的、使我們
的問題得到解決的方法更加珍貴。它
是一個我們應該以子女的信心來接納
的恩賜，但是它不會免除我們必須盡
己所能去面對困難。縱使有天主同
在，我們有時候必須走過的「黑暗的
幽谷」不會自動亮起燈光；我們仍然
要繼續行走，或許仍是滿懷驚慄地，
但卻是一種充滿信賴的驚慄：「我不
怕凶險，因祢與我同在。」（詠
23:4）



天主這種可以鼓動我們的決心和信賴
的行事方式，可見諸於祂如何在人類
歷史中完成祂的啓示。我們可以想想
亞巴郎怎樣離開他的故鄉，憑著對天
主的許諾的信賴而動身前往一個天主
要帶領他去的，他不知道在哪裡，也
不認識的地方（參閱創12:1-4）。我
們看到以色列子民對天主的救贖的信
賴，甚至在一切人性的希望都似乎蕩
然無存時（參閱艾4:17）。我們也讀
到當天主似乎屈服於一個地方國王反
覆無常的行徑時，聖家三口如何寧靜
地逃往埃及（參閱瑪2:13-14）。再
者，如果我們以為生於耶穌當代、親
眼目睹祂所言所行的人會較為容易相
信祂，那是不正確的，因為甚至這些
人也不能避免要在信與不信之中做一
個重要的抉擇，在祂的身上認出天主
的臨在與行動。[10] 新約聖經中有很
多段落都給我們指出，這個抉擇絕對
不是很明顯的。[11]

今天和從前一樣，縱管天主的啓示給
我們提供了祂的可信性的確證，然而



掩蓋天主的臨在的面紗仍沒有完全被
揭開。祂的沉默繼續是在挑戰我們。
「人的存在是一條信德的道路，說它
道路，它是一條大多是半亮的，很少
是全亮的道路，有暮色低垂的時候，
甚至有漆黑一片的時候。我們在這
裡，要達到與天主親近的目標，靠著
聽覺比靠著視覺就更加重要了。」
[12] 這不只是說出天主經常都是比人
類的智慧偉大。它也指出，天主顯示
祂自己的方法，與我們身為按祂肖像
造成的人而擁有的自由是如何緊密地
聯繫在一起。天主的啓示仍然是一個
充滿亮光的朦朧，它讓我們自由地抉
擇是否對祂開放懷抱，還是瑟縮在自
己的自滿之中。天主是「一位有血肉
之心的君王，一位有著我們同樣的人
心的君王。祂是宇宙萬物的創造者，
但對我們毫不作威作福，卻黙然出示
傷痕，哀求我們稍給祂一些愛心。」
[13]

沉默的雲層



「我的天主，我的天主，祢為什麼捨
棄了我？」（瑪27:46）耶穌以這句
祂身懸十字架上時做的祈禱「使人類
在感到天主表面上看似不在而發出的
呼號成為屬於祂自己的，並且把這一
呼號送到天父的心裡去。祂藉著與整
個人類一起喊出這句孤單無助至極的
禱文，給我們打開了天主的聖心。」
[14] 事實上，這句耶穌向天父呼號所
用的、聖詠中的悲愴禱詞，在其後接
踵而來的就是一個充滿希望的、瞭闊
的視野的讚頌（參閱詠22:20-32）
[15]。縱使在痛苦的深淵之中，耶穌
也永不會忘記這個希望：「我把我的
靈魂交托在祢的手中。」（路
23:46）祂知道祂在十字架上的聖死
會永遠地改變歷史，縱使有時候，邪
惡和死亡似乎得到最後的勝利。祂身
懸十字架上時的沉默，制勝了那些定
祂為有罪的人的喊聲。「看，我已更
新了一切。」（默21:5）

「信德也是指一直信奉天主，信奉祂
確實愛我們，信奉祂是活的，信奉祂



有奧祕的能力介入，信奉祂對我們不
離不棄，和信奉祂以德能和無限創造
力在惡中帶出善來。這意指信奉祂常
常勝利地前進……天主的國已臨現世
界，並在這裡和那裡以不同的方式成
長。」[16] 天主藉著自己的沉黙使祂
子民的信德和愛德增長。祂更新他
們，又藉此「更新了一切」。

我們每一個人都可以去以一個充滿專
注力的沉默、一個能夠聆聽的沉默回
應天主的「輕柔的沉默」。「我們每
一個人都知道上主如何奇妙地在我們
的心靈中運動。而這就是可以掩蓋著
的，大能的，以遮蓋我們的奧秘的天
主聖神的可謂風格。這種在我們內、
在我們的生命中掩蓋著的就是沉黙。
沉默就是遮蓋我們與天主之間的關
係、我們的聖德、和我們的罪過的雲
層。它是一個我們不能解釋的奧秘。
但是當我們的生活中沒有沉默時，我
們便會失去奧秘，它會捨我們而
去。」[17]



Marco Vanzini - Carlos Ayxelá

建議閱讀

宗座文化委員會，Where is Your
God? Responding to the Challenge
of Unbelief and Religious
Indifference Today

教宗方濟各，2013年12月20日在
Santa Marta的講道

教宗本篤十六世，2006年10月6日的
講道

教宗本篤十六世，2012年3月7日的談
話

聖紐曼樞機，Christ Hidden from
the World，Parochial and Plain
Sermons 4

聖紐曼樞機，Christ Manifested in
Remembrance，Parochial and
Plain Sermons 4



薩拉樞機（Robert Sarah），The
Power of Silence，Ignatius Press

[1] 參閱如：創18:1-15；列上
18:20-40及依6:1-13

[2] 教宗方濟各，2013年12月20日在
Santa Marta的講道

[3] 教宗本篤十六世，2006年9月10
日的談話

[4] 若瑟拉辛格，“Are we saved?
Or Job speaks with God”，Ser
Cristiano，Sígueme 1967，p.19

[5] Alessandro Manzoni，The
Betrothed，ch. 8

[6] 安提約基雅的聖依納爵，Letter to
the Ephesians，XV，2 (Sources
Chrétiennes 10，pp. 84-85)

[7] 教宗本篤十六世，2008年2月6日
的講道



[8] 教宗本篤十六世，2012年3月7日
的談話

[9] 教宗本篤十六世，2007年10月21
日的談話

[10] 參閱Romano Guardini，The
Lord，IV.6，“Revelation and
mystery”

[11] 參閱如：若6:60-68；8:12-20及
9:1-41

[12] 教宗本篤十六世，2006年3月12
日三鐘經的談話

[13] 聖施禮華，《基督剛經過》，
179

[14] 教宗本篤十六世，2008年2月6
日的談話

[15] 這情況經常在聖詠中出現。聖詠
作者向天主訴說：「上主，祢把我全
然遺忘，要到何時？上主，祢掩面而
不顧我，要到何時？」（詠13:2-3）



—— 但並沒有對天主失去信心：「我
今信賴祢的愛憐；我心歡愉祢的救
贖；我要向我恩主歌讚。」（詠
13:6）

[16] 教宗方濟各，2013年11月24日
《福音的喜樂》宗座勸諭，278

[17] 教宗方濟各，2013年12月20日
在Santa Marta的講道

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/
tian-zhu-de-chen-mo-yi-ge-zai-ren-

ling-nei-de-xi-y/ (2026年1月28日)

https://opusdei.org/zht/article/tian-zhu-de-chen-mo-yi-ge-zai-ren-ling-nei-de-xi-y/
https://opusdei.org/zht/article/tian-zhu-de-chen-mo-yi-ge-zai-ren-ling-nei-de-xi-y/
https://opusdei.org/zht/article/tian-zhu-de-chen-mo-yi-ge-zai-ren-ling-nei-de-xi-y/

	天主的沉默：一個在人靈內的細語

