
opusdei.org

聖奧斯定論「真正的
貧窮」

以下是聖奧斯定一篇講道的節
錄。該講道論述了為分享基督
生命而追求神貧的需要。文章
來自「教父」部分。

2020年9月19日

真正的貧窮（聖奧斯定，《講道》
xiv. I，&c.）

我們剛剛向上主高唱說：「窮苦的人
向祢投奔，祢是孤兒們的救星」（聖



詠10:14）。讓我們設法去找尋孤兒
們和窮人們。你們不要因我這一個勸
言而感到驚訝，即是說我要你們去找
尋這些在我們眼見耳聞中已經多如恆
河沙數的人。哪裡會有地方是我們不
能找到窮人和孤兒呢？不過，我依然
要在人群中去尋找這兩種人。首先，
弟兄們，我們必須告訴你們，我們要
努力尋找的並不是表面上貧窮的人。
的確，人間有許多被視為貧窮的、也
著實是貧窮的、依照天主的誡命是我
們施捨的對象的人，我們也承認經上
論及他們所說的話「應將施舍妥藏在
窮人之中，它必能救你脫離一切災
難」（德29:15）。但是，我在這裡
所說的窮人是有更崇高的意義的。我
是說那些下述的經文所指的人：「神
貧的人是有福的，因為天國是他們
的」（瑪5:3）。這些人沒有金錢，連
日用的食糧也難以獲取，而且十分需
要周邊的人的接濟及同情，以至為此
而厚顔不恥地向人乞討。如果「窮苦
的人向你投奔」這一句經文是指諸如
這樣的人，那麼我們這些沒有被歸類



到這一範疇的人則會是怎樣啊？作為
基督徒的我們，不是得到天主的眷顧
嗎？⋯⋯

有形可見的財富、也就是我們通常所
說的財富；與它相對的是貧窮、也就
是日常理解的貧窮。誰若為了這種財
富而感到驕傲，那就沒有什麼惡習會
比這種驕傲更加令人擔憂了。一個一
貧如洗的人，沒有讓他值得驕傲的東
西。所以，如果我們不會讚賞一個因
為自己沒有值得驕傲的東西而不會驕
傲的人，那麼，就讓我們去讚賞那個
有家財可讓自己感到驕傲、卻又不會
驕傲的人吧。為什麼我要讚揚一個階
層低賤、毫無值得他驕傲的東西的人
呢？誰會容忍一個既貧窮、又驕傲的
人呢？你們應該讚揚的是那個既謙
卑、又神貧的富人。這些就是聖保祿
宗徒所喜悅的人。他在弟茂得前書中
說：「對於今世的富人，你要勸告他
們，不要心高氣傲⋯⋯」（弟前
6:17）。給我那個富有的匝凱吧，這
位稅吏中的王侯、悔罪者。他身材矮



小，且在心中自覺更為矮小。他爬上
一棵樹，為的就是要看一看正在路上
經過的基督，這個日後會為他而被身
懸一棵禿樹上的基督。給我一個會說
以下的話的人吧：「我把我財物的一
半施捨給窮人」。（路19:8）噢，匝
凱啊，你其實真是很富有的！⋯⋯

但是，也許一個由於貧窮而變得虛
弱、衣衫襤褸、因飢餓而疲憊不堪的
乞丐會走過來對我說：「天國是我所
應得的﹔因為我與拉匝祿一樣，他身
負那被狗舔舐的瘡痍躺臥在富人門
口，指望用富人桌上掉下的碎屑去充
飢。（參閱路19:21）天國是屬於像
我這類的人，不是屬於那些身穿紫紅
袍、細麻衣，每天奢靡進餐的人。那
麼，就讓我們分辨清楚誰是富人、誰
是窮人吧。你為什麼要在我這個窮人
身上加揷其他意思呢？誰是窮人已經
是很顯明了。」

我會回答道，「我的好乞丐啊，聽聽
我在你這個問題上會如何說吧。你把



自己表述為像是那個神聖的、滿身瘡
痍的乞丐。我恐怕，你的驕傲已經讓
你不能像似他了。不要蔑視那些同樣
有著愛德、謙卑、和神貧的富人。你
要成為一個真正的窮人。就是說，你
要謙卑。如果你因為覺得自己像躺臥
在富人門口的拉匝祿，並為了自己的
破衣和瘡痍而感到光榮，那麼你只是
想到他的一無所有，沒有想到其他。
你問：我還應當想到哪？讀讀聖經
吧。你將會明白我的意思。拉匝祿雖
然是貧窮的，但是讓他投入自己懷抱
裡的那個人則是富有的（參閱路
16:22）⋯⋯讀一讀吧。你若不能讀
便聽聽吧。你會知道亞巴郎是最富有
的，土地、黃金、白銀、子嗣、羊群
和財產都非常多﹔但他依然是貧窮
的，因為他謙卑自下。」⋯⋯

你明白了。雖然窮人多不勝數，但是
我們依然應該要去尋找他。我們在眾
裡尋找他千百度，卻難以找到他。有
一個窮人走到我跟前，但我依舊繼續
在尋找。但是同時，你仍要向你偶然



遇到的那個窮人伸出援手⋯⋯你說：
「我是一個乞丐，像拉匝祿一樣」。
但是我那個謙卑的富人卻不會說：
「我是一個如亞巴郎般富裕的人。」
所以，你是在高舉自己，而他是在謙
卑自己。⋯⋯你說，「我是一個窮
人，我投入亞巴郎的懷抱。」難道你
沒有看到，接納了這個乞丐的是一個
富人嗎？如果你看不起那些有錢的
人，並且說他們不屬於天國，而他們
也許是謙卑的而你卻不是，那麼你不
怕亞巴郎在你死後可能會對你說：
「離開我，因為你冒犯了我」嗎？

讓我們來思考另一類窮人。「至於那
些想望致富的人，卻陷於誘惑，墮入
羅網和許多背理有害的欲望中，這欲
望叫人沉溺於敗壞和滅亡中」（弟前
6:9）。誰是這些失落於信仰中，並把
自己纏繞進巨大悲苦中的人呢？就是
那些希望成為富有的人。現在讓我看
看這個乞丐會說什麼。讓我們問問他
是否不希望成為富人。讓他據實回
答。如果他確實希望致富，那麼他就



立刻陷入了誘惑、陷入了眾多背理有
害的欲望當中。因為我不是在談財
富，而是在談欲望⋯⋯。既然我使他
承認自己對財物有這麼多貪慾，為什
麼你還要努力使我承認這個人一貧如
洗呢？我把這兩個人放在一起，一個
是富人，另一個是窮人。但是，那個
富的不再貪欲他已經有的東西。他的
財富是得自他的祖輩，或是來自饋贈
或繼承。我們甚至可以猜想他是靠著
犯罪才得到他的財富的。但他放棄了
爭取更多財產的欲望。他限制了自己
的欲望，並誠摯地追求信仰。你說：
「他是富有的」。我答說，「沒
錯」。但是你接著指控他說：「他是
通過罪惡來成為富有的」。那麼，假
如他真的是用財富去和不義的人結交
又怎樣？（參閱路16:1-13）⋯⋯你
沒有財產，但卻希望成為富有的，並
因此陷入了誘惑。你或許是因為一個
對頭人的惡行而令你落入了這個悲慘
的貧乏境地，被奪去了原應屬於你
的、讓你可以自給自足的財物。我聽
見你抱怨和詛咒這個艱難的時日。假



若你有能力，你會擺脫那些使你抱怨
的緣由。難道我們沒親眼看見這些事
嗎？難道它不是經常發生在生活中
嗎？

看看我們的主吧。富有的祂，為了我
們而讓自己成為貧窮。萬物都是祂所
造成的，沒有一樣不是由祂而造成
的。創造黃金，比擁有黃金更為偉
大。誰能體會到祂的財富究竟有幾多
呢？祂不是受造的、不是被造成的、
也不是被形成的，祂如何創造、如何
製造、如何形造東西呢？祂是永恆不
變的，祂如何創造可變的事物呢？祂
是永遠常存的，祂如何創造會消逝的
事物呢？誰能可以對衪的財富有一個
真正的概念呢？⋯⋯祂在一個童貞女
的子宮中受孕，被裹附在母親的子宮
內。這是何等的貧窮啊！祂誕生在一
個狹小的馬廄中，裹著襁褓，且躺在
一個馬槽裡⋯⋯然後，這位天地之
主、眾天使的創造者、可見和不可見
之萬物的創造者，在母親的胸脯中吸
吮著，啼哭著，被養育，長大，度過



歲月，隱藏自己的權柄。後來，祂被
帶走，被輕蔑，被鞭笞，被嘲笑，被
擯棄，被㪣打，頭戴茨冠，被懸掛在
十字聖木上，肋旁被長矛刺穿。噢，
這是何等的貧窮啊！看看祂，這個我
正在尋找的窮人之首吧。在祂內，我
們找到是祂肢體的各部分的、真正的
窮人。

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/

sheng-ao-si-ding-lun-zhen-zheng-de-
pin-qiong-2/ (2026年1月21日)

https://opusdei.org/zht/article/sheng-ao-si-ding-lun-zhen-zheng-de-pin-qiong-2/
https://opusdei.org/zht/article/sheng-ao-si-ding-lun-zhen-zheng-de-pin-qiong-2/
https://opusdei.org/zht/article/sheng-ao-si-ding-lun-zhen-zheng-de-pin-qiong-2/

	聖奧斯定論「真正的貧窮」

