
opusdei.org

認識祂，也認識自己
（五）：天主是怎樣
對我們說話

祈禱的語言是神秘的。我們無
法控制，但是通過堅持不懈地
祈禱，我們發現天主改變了我
們的心。

2021年1月30日

可以打破「沉默」的意會

從未有人像這人講話一樣



天主崇高的自由

在死海上方一百米山頂的培勒雅
（Perea）領土上，位於今日的約
旦，聳立著令人印象深刻的
Machaerus堡壘。黑落德安提帕斯曾
將洗者若翰囚禁在那裡（參谷
6:17）。[1] 在從岩石中鑿出的寒冷潮
濕的地牢中，黑暗與寂靜籠罩了一
切。若翰被一個反覆出現的想法困
擾：光陰流逝，耶穌仍然沒有像若翰
所希望的那樣清楚地顯現自己。他在
獄中已經聽到有關祂所行的大事（參
瑪11:2），但是耶穌似乎並沒有稱自
己為默西亞。當人們直接問祂時，祂
保持沉默。是若翰可能弄錯了嗎？但
是他清楚看到！他看到聖神以鴿子的
形象從天上降下來，停在祂身上（參
若1:32-43）。因此，他派一些門徒
問師父：「你就是要來的那一位，或



是我們還要等候另一位？」（瑪
11:3）

耶穌的回應出乎他們的意料。祂沒有
給予明確的答案，而是將他們的注意
力轉移到自己的事蹟上：「瞎子看
見，瘸子行走，癩病人得了潔淨，聾
子聽見，死人復活，窮苦人得了喜
訊。」（瑪11:5）儘管有些神秘，但
對於那些了解聖經預言、並指出默西
亞和祂的王國降臨的人來說，祂的回
答是足夠清楚的。「你的亡者將再
生，他們的屍體將要起立！」（依
26:19）「那時瞎子的眼睛要明朗，
聾子的耳朵要開啟。」（依35:5）我
主鼓勵若翰信靠祂：「凡不因我而絆
倒的，是有福的！」（瑪11:6）

在這個場景中，我們可以看到一個很
難在祈禱中辨識出天主聲音的人，與
之有相似之處。當我們發現自己在這
種情況下時，耶穌邀請我們徹底改變
我們的觀點，放棄我們對人性肯定的
渴望，進入天主的神秘冒險，祂透過



祂的事蹟和聖經對我們說話。在耶穌
話語中的一句：「凡不因我而絆倒
的，是有福的！」我們在祈禱中發現
一個要我們堅持信德的召喚，甚至在
天主似乎沒有像我們希望的那樣清晰
地回應我們的時刻。

可以打破「沉默」的意會

一個開始祈禱的人可能經常不得不面
對天主明顯的「沉默」。「我跟祂說
話，向祂吐訴我的憂慮。問祂我該怎
麼做，但祂沒有回答我。祂一言不
發。」這也是約伯的抱怨：「我向你
呼號，你不回答我；我立起來，你也
不理睬我。」（約30:20）然後容易
感到不安：「我一直聽說祈禱是對
話，但天主從來沒有對我說什麼。如
果天主跟別人講話……為什麼不跟我
講話呢？我究竟做錯了什麼？」對祈
禱者的這些懷疑有時會引起失望的誘
惑。「如果天主不回答我，我為什麼
要祈禱？」如果將這種沉默解讀為天
主的缺席，甚至可能變成失去信仰的



誘惑：「如果天主不跟我講話，那麼
祂就不存在。」

我們針對這些能說些什麼呢？首先，
因為祂明顯的沉默，而否認天主的存
在，是沒有道理的。天主可以出於多
種原因，而選擇保持沉默，這不影響
到祂的存在或不存在，也不影響到祂
對我們的愛。決定的關鍵，取決於對
天主以及祂的良善的信德。無論如
何，這都是一個充滿信心和信賴的懇
求祂的好時機：「上主，求你不要一
言不發，天主，求你不要靜默無
話！」（詠83:1）

但是我們也不應該懷疑我們是否有聽
到天主聲音的能力。人的心靈擁有必
要的「資源」，靠著恩寵的幫助，可
以聽到天主對我們說話，無論這種能
力被原罪和我們自己個人的罪遮蓋了
多少。天主教教理第一章的標題是
「天主為人是『可及』的。」聖若望
保祿二世在一般晉見中說：「正如基
督宗教思想的傳統所保持的那樣，人



是capax Dei：有能力認識天主，並
能夠接受成為自己的禮物。確實，他
既是按照天主的模樣和肖像受造的，
他能夠與祂建立個人的關係。」[2] 這
種個人的關係是一種以言語和舉動形
成的對話形式。[3] 有時候，只有舉
動，就像人性的愛情一樣。

例如，就像兩個人之間的表情交流可
以是一場無聲勝有聲的對話一樣，有
些表情能說得很清楚，我們與天主信
任的對話也可採用這種形式：「凝視
著天主，並意識到祂也是凝視著我
們。就像耶穌注視著若翰的眼光一
樣，永遠的決定了祂的門徒的生
命。」[4] 教理會說：「默觀是以耶穌
為焦點的信德的凝視。」[5] 有時候，
一個注視可能更重要、更充實有內
涵，以愛意和光明充滿我們的生活，
比一長串的話語更有意義。聖施禮華
在談到默觀生活帶來的喜樂時說：
「靈魂開始詠唱新歌，因為它感到自
己整天在天主慈愛的注視之下。」[6]
身為「天主的乞丐」[7] 我們謙卑地懇



求，我們除了知道這是真的之外，還
可能總是「感受到」天主慈愛的注視
著我們。

從未有人像這人講話一樣

加爾各答的聖德雷莎說：「在口禱
中，我們與天主說話；在心禱中，祂
與我們說話，那樣天主將自己傾注在
我們內心。」[8] 這是試圖解釋什麼是
無可言喻的。在現實中，祈禱蘊涵著
很大的奧秘。天主與祈禱者之間的這
種「神秘相遇」以許多不同的方式發
生。其中一些很難分類，無法完全理
解或解釋。就如同天主教教理在談到
祈禱的奧秘時所說的：「我們也要面
對一些『現世』的意識型態，如果我
們不警醒，它們會滲透我們的生活。
例如：只有那些能為理性和科學所証
實的才是真理；而祈禱則是一個超越
我們有意識和無意識心境的奧秘。」
[9] 像洗者若翰一樣，我們經常焦急地
尋求並非在超然領域中總是能夠獲得
的證據為真理的基礎。



天主選擇跟我們靈魂說話的方式超越
了我們的詮釋，是我們永遠無法完全
理解的。「這是超越我理智的奇事，
也是我不能明白的妙理。」（詠
139:6）我們的字母不是天主的字
母，我們的語言不是祂的語言，我們
的字句不是祂的字句。當天主講話
時，祂並不需要聲帶，我們不是藉由
我們的耳朵聽到祂，而是在我們存有
內一個更隱蔽和神秘的地方聽到祂。
有時我們稱呼該處為我們的心；有
時，我們稱它為良心。[10] 天主從祂
存在的事實與我們存在的事實說話。
一顆恆星與其他恆星的關係不是通過
文字，而是通過引力。天主不需要用
言語對我們說話，儘管祂也可以這樣
做。祂以自己的事功和聖神的神秘德
能在我們靈魂中說話、感動我們的心
智、激發我們的情感、照亮我們的智
力，以便溫柔地吸引我們到祂自己身
邊。我們起初可能甚至沒有意識到這
一點。但是隨著時間的流逝，祂會幫
助我們認識到祂在我們內的行動。也
許祂會幫助我們變得更有耐心，或更



多的諒解，工作做得更好，或者更加
重視友誼……，總之，我們對天主的
愛將變得更加牢固。

天主教教理說，對於一個祈禱的人而
言，「對我們所求恩惠的首先答覆，
是使祈禱的心有所轉化。」[11] 這種
轉變通常是緩慢而漸進的，甚至有時
是難以察覺的，然而，這是全然確實
的，我們必須學習認識，並為之感
恩。這就是聖施禮華在1931年8月7日
所做的：「今天，我們教區慶祝我主
耶穌基督顯聖容的慶節。當我在準備
我彌撒的祈禱意向時，我注意到天主
在我居住於ex-Court這些年來給我帶
來的內心的轉變……，而且我可以
說，這種轉變的發生，完全是在我的
意識之外，毫不自覺地造成的。我想
我當下更新了自己的決心：奉獻我的
一生去實踐天主的旨意。」[12] 在祈
禱中認出這種「內心的轉變」是天主
跟我們說話的方式之一……，這是多
麼神奇的方式！我們也就能了解聖殿
的差役對司祭長講的關於耶穌的話：



「從來沒有一個人如此講話，像這人
講話一樣。」（若7:46）天主能講無
人能說的話：透過改變我們的心靈。

天主的話語是「生活的，是有效力
的」（參希4:12），它改變了我們，
祂在我們靈魂中的行動超越了我們的
理解力。正如雅威藉由先知以依撒意
亞說的：「就如天離地有多高，我的
行徑離你們的行徑，我的思念離你們
的思念也有多高。譬如雨和雪從天降
下，不再返回原處，只有灌溉田地，
使之生長萌芽，償還播種者種子，供
給吃飯者食糧；同樣，從我口中發出
的言語，不能空空地回到我這裡來；
反之，它必實行我的旨意，完成我派
遣它的使命。」（依55:9-11）這種
神秘的功效是要我們修養謙卑的召
喚，「謙遜是祈禱的基礎。『我們不
知道該怎樣祈禱才好。』祈禱是我們
無功而得的恩惠。」[13] 我們準備對
天主的行為坦誠地開放。

天主崇高的自由



天主在祂願意的時候說話。我們不能
限制聖神。我們無法掌控指引祂在我
們的靈魂裡的行動。聖施禮華曾經說
過，聖體龕中的基督「是一位主，祂
在祂想說話時、當人最不可能期待時
說話，並且祂會說一些具體的話。然
後，祂保持緘默，因為祂想要我們信
仰和忠誠的回應。」[14] 因為我們
「進入祈禱」，不是通過我們的感官
之門（看見、聽見、感受到），而是
「經過信德的窄門，」[15] 體現於我
們在祈禱時刻的關懷和毅力中。即使
我們可能沒有立即意識到這一點，我
們的祈禱也總是結出果實。

這經驗時常發生在主業團的創辦人身
上。譬如，在1931年10月16日，他
告訴我們：「我打算彌撒結束後，在
我寂靜的教堂裡祈禱。結果沒有成
功。我在Atocha街上買了一份報紙
（A.B.C.），然後上了有軌電車。到
目前為止，當我在寫這件事時，我無
法看完報紙的一段。我感到我的祈禱
充滿了豐富、誠摯的熱情。」[16] 聖



施禮華試著在一個安靜的地方祈禱，
沒有成功。然而，幾分鐘後，在擠滿
了人的有軌電車的喧囂中，當他開始
看報紙時，卻被天主的恩寵所充滿，
並經歷了他一生中「最崇高的祈
禱」，根據他自己的筆錄。

其他許多的聖人見證了天主自由地向
他/她的靈魂說話，無論在何時、在何
地。比如，亞維拉的聖女大德蘭在她
的自傳中寫道：「我會嘲笑自己，我
很高興看到，當天主不常在靈魂內工
作時，靈魂的軟弱。我清楚地看到，
在這樣的狀態下，靈魂並非沒有天
主，這不是指我說過我有時曾經歷過
的嚴峻考驗。然而，即使靈魂把木柴
放在火上，做點能做的事，愛火並沒
有燃燒起來。藉著上主的極大仁慈，
至少看得到冒著煙，這表明火還沒有
完全熄滅。上主再來點燃這火，因
為，即使靈魂瘋狂地猛力吹氣，重新
擺好木柴，彷彿他的努力全在窒息這
火。我相信最好的辦法是讓靈魂完全
順服一切，接受靠自己什麼也不



能……，從經驗中學到，靠著自己，
能做的是多麼少。」[17]

但是，事實上，天主已經對我們說過
很多次了。更好的是，祂永不停止跟
我們講話。從某種意義上說，學習祈
禱就是學會在天主的事工中認出天主
的「聲音」，就像耶穌幫助洗者若翰
所做的那樣。聖神永不止息地在我們
的靈魂中行動。正如聖保祿提醒格林
多人說的那樣：「除非受聖神感動，
也沒有一個能說：『耶穌是主』
的。」（格前12:3）這應該使我們滿
盈著和平。但是，凡是不了解這個真
理的人，都會很容易灰心喪志。「那
些以祈禱去尋求天主的人，有時很快
便失去勇氣，因為他們不知道祈禱也
是來自聖神，而不只是靠他們自
己。」[18] 為了決不灰心，我們需要
深深的信賴聖神，以及祂以多種形式
和奧秘的方式在我們靈魂中的行動：
「天主的國好比一個人把種子撒在地
裡，他黑夜白天，或睡或起，那種子



發芽生長，至於怎樣，他卻不知
道。」（谷4:26）

Jose Brage（荷塞布萊奇）

[1] Flavius Joseph《猶太古事記》
18，5，2

[2] 聖若望保祿二世，一般覲見，
1998年7月26日

[3]《天主教教理》2567

[4] 聖施禮華，摘自《祂在途中向我們
講話》第87頁的默想筆記，1959年1
月9日

[5]《天主教教理》2715

[6] 聖施禮華，講道「朝向成聖」《天
主之友》307

[7] 參考聖奧思定，講道56, 6, 9



[8] 加爾各答的聖德雷莎《沒有更大的
愛》New World Library,第5頁

[9]《天主教教理》2727

[10]「良心是人最秘密的中樞、聖所
內，人獨自與天主會晤。而天主的聲
音響徹於良心至秘密的角落。」（GS
16）《天主教教理》1776

[11]《天主教教理》2739

[12] 聖施禮華，親密筆記，
217;Andres Vazquez de Prada《主
業團創辦人》第一卷，Scepter
Publishers,2001年，第287-288頁

[13]《天主教教理》2559

[14] 聖施禮華，家庭聚會筆記，1972
年6月18日（Cronica，2000年，第
243頁）

[15]《天主教教理》2656



[16] 聖施禮華，親密筆記，334;
Andres Vazquez de Prada《主業團
創辦人》第一卷，Scepter
Publishers, 2001年，第294頁

[17]《聖女大德蘭自傳》，譯自E.
Allison Peers, Image Book, 第37
章，216-217頁

[18]《天主教教理》2726

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/

ren-shi-ta-ye-ren-shi-zi-ji-wu-tian-zhu-
shi-zen-ya/ (2026年1月30日)

https://opusdei.org/zht/article/ren-shi-ta-ye-ren-shi-zi-ji-wu-tian-zhu-shi-zen-ya/
https://opusdei.org/zht/article/ren-shi-ta-ye-ren-shi-zi-ji-wu-tian-zhu-shi-zen-ya/
https://opusdei.org/zht/article/ren-shi-ta-ye-ren-shi-zi-ji-wu-tian-zhu-shi-zen-ya/

	認識祂，也認識自己（五）：天主是怎樣對我們說話

