
opusdei.org

認識祂，也認識自己
（六）：更豐富的語
言

天主的語言比我們的語言豐富
得多。祂能以多種不同的方
式、言語和行動與我們交談。

2021年2月20日

發自內心……

不斷的「雜音」

天主已經對我們說話



天主不斷地對我們說話。祂用言語和
行動說話。祂的語言比我們的豐富得
多。能夠透過利用我們周圍的人和事
來釋放我們內心的秘密資源。天主藉
由教會的聖經、禮儀和教會訓導當局
對我們說話……，由於祂總是以愛的
眼光注視著我們，因此祂在凡事中都
尋求與我們對話，並始終召喚我們要
成聖。因此，為了聽見這種神秘的聖
言，我們始終嘗試發真誠的信德來開
始我們的祈禱。

發自內心……

天主透過在我們心靈的官能上的行動
對我們說話，祂可以觸動我們的內
心：透過靈感，在我們智力上行動；
透過情緒，在我們的情感上行動；藉
著讓我們做決策，在我們的意志上行
動。正如聖施禮華教導我們的，在結
束祈禱時，我們可以說：「我主，我



感謝祢在這默想中傳示給我的好定
志、溫情和默啟。」

但是，這可能會引起一些疑問：「我
如何能確定真是祂在跟我說話呢？我
怎麼能確知這些定志、溫情和默啟不
只是我自己的欲望和感覺呢？」要回
答這些問題並不簡單。祈禱是一門藝
術，我們會隨著時間的流逝並在神修
指導的幫助下學到的。但是我們可以
肯定，任何引導我們更愛祂以及更愛
我們的同胞、實現祂的意願、甚至需
要我們去犧牲和慷慨的時刻，都是來
自於祂。許多經常祈禱的人能說：
「在祈禱中，我所思考的都是我整天
在思考的事情，但是卻有這不同之
處：最後我總是在心裡面說：『不要
照我所願意的，而要照你所願意
的。』在其他思考的時間，這種情況
是不會發生的。」

天主說話時，經常直入人心，祂比任
何人都懂我們內心的言語。祂這樣做
是因祂自己在人心裡播下強烈渴望的



種子。因此，聆聽天主通常意味著檢
視我們自己的內心，並懷著勇氣將我
們的憧憬擺在祂面前，目的是試著辨
別是什麼引導我們去實現祂的旨意，
是什麼不引導我們。我到底想要什
麼？為什麼？這些衝動從哪而來？它
們帶領我去哪？我是在自欺欺人，假
裝它們不存在，拒絕面對它們嗎？教
宗方濟各建議，一個尋求過祈禱生活
的人自然會問這些問題：「為了不走
錯路，有必要切換角度並問自己：除
了我的外表和情感，我了解自己嗎？
我知道什麼讓我感到高興和悲傷
嗎？」[1]

天主除了對我們的內心和理智說話
外，也通過我們的內在感官。藉著激
起一個場景或圖像，祂向我們的想像
力說話；以及藉著回憶或某些話語
（可能是回應我們祈禱的或祂的願望
的記號），向我們的記憶力說話。例
如，這就是1931年9月8日在聖施禮華
身上發生的事情。他試圖在病患基金
會教堂的聖體櫃前祈禱，但他無法控



制自己的想像力。「我注意到，不是
刻意的，自己一直重複著一些拉丁
詞，這些詞我從未留意過，也沒有理
由去想它。即使是現在，要記住它，
我也得拿出總是放在我口袋裡的紙(以
便隨時記下任何天主想要求的)，讀出
來。（就在聖所裡，出於習慣，我本
能地將那句話隨手記在紙上，沒有重
視這件事。）我在嘴唇上「發現」的
聖經經文是：Et fui tecum in
omnibus ubicumque ambulasti，
firmans regnum tuum in aeternum
「你不論到那裡去，我總是偕同你，
你的王位也永遠堅定不移。」（撒下
7:9，16）慢慢地重複地念著，我全
神貫注在字義上。後來，昨天晚上，
今天再次閱讀時（因為，我再說一
遍，好像天主在竭盡全力向我證明那
些字句是祂的，我一時想不起來了）
我恍然大悟，耶穌基督為安慰我而告
訴我，「天主的事業將與祂同在天涯
海角，斷言耶穌基督永遠的統治。」
[2]



要跟我們說話，天主也可以利用我們
在避靜或在參與培訓活動時記下的筆
記，特別是當我們在祈禱中再度閱讀
它們，並試著解讀全部的含義時。也
許在那裡我們會發現指引我們的光亮
或模式，顯示天主要對我們說些什麼
話。

不斷的「雜音」

誠然，天主可以選擇以超然的方式清
晰的講話，但在一般情況並非如此。
通常，天主會輕聲細語，因此我們有
時無法欣賞祂在我們單純的祈禱中，
為我們提供的小恩典 —— 好定志、
溫情和默啟。發生在敘利亞軍長納阿
曼所身上的事，也可能發生在我們身
上。當先知厄里叟為了治好他的痲瘋
病，而勸他在河裡洗七次澡時，納阿
曼生了氣，且走且說：「看，我原想
他會出來見我，站在我面前，呼求上
主他的天主的名，在患處揮動他的
手，治好這癩病。」（列下5:11）納
阿曼為了治癒，去找以色列的天主，



但他希望看到一些惹人注目的壯觀奇
事。幸運的是，他的僕人敦促他重新
考慮：「如果先知吩咐你作一件難
事，你豈不是也要做嗎？何況他只對
你說：你去洗洗，就潔淨了呢！」
（列下5:13）他按照先知的要求做
了，這看起來很普通，可是他卻觸碰
到了天主的拯救能力。在祈禱中，我
們需要欣賞這些關於「我們已經熟知
的東西」的小亮光；聖神關於「在眼
前我們一直擁有的東西」的動靜；寧
靜的情感和「輕鬆」的決策，千萬不
要由於它們如此平凡而輕視它們，因
為這一切也可能是天主說話的途徑。

在回答有關祈禱的問題時，拉辛格樞
機主教說，天主通常不會大聲地對我
們說話：「正如我所說的，祂雖不會
大聲說話，但祂不停地在說話。當
然，收聽者必須調整到與廣播器同樣
的波長。而且我們生活和思維的習慣
方式會產生過多的干擾，使聲音無法
通過。此外，我們對祂的聲音感到非
常疏遠陌生，簡直無法立即辨認出祂



的聲音。但是我還是要說，任何人，
只要稍微留心一點經驗，親自聽出
來：現在是祂向我說話。這為我是一
個認識祂的機會。至於在天災人禍的
情況下，如果我注意聽，且有人幫助
我解讀訊息，那正是天主介入。祂當
然不大聲說話，而是藉著記號，透過
我們生活的境況和我們的同儕說話。
某種警覺一定是需要的，也不該讓自
己被一些無關緊要的事所控制。」[3]
這種保持警惕的能力與內心的收斂
（有時也要顧到外在的）緊密相關，
這是我們需要成長的。要掌握天主的
聲音，我們需要從日常熙熙攘攘的忙
碌中抽出幾分鐘，集中精神與祂獨
處。我們需要寂靜。

當然，天主以千百種不同的管道跟我
們說話。但是也可能發生的是，我們
對祂的恩賜變得如此習以為常，我們
甚至沒有意識到這一點，所以我們也
未能認出祂來，就像我們在耶穌的鄉
親的反應中所看到的：「這人不是那
木匠的兒子？他的母親不是叫瑪利



亞，他的弟兄不是叫雅各伯、若瑟、
西滿和猶達嗎？他的姊妹不是都在我
們這裡嗎？那麼他的一切是從那裡來
的呢？」（瑪13:55-56）我們需要請
求聖神打開我們的眼睛和耳朵、淨化
我們的心、照亮我們的良知，來辨識
到祂在我們內心不斷的「雜音」。

天主已經對我們說話

當耶穌列舉了適用於自己的跡象來回
應洗者若翰的門徒時：「瞎子看見，
瘸子行走，癩病人得了潔淨，聾子聽
見，死人復活，窮苦人得了喜訊。」
（瑪11:5）祂宣告了聖經中有關默西
亞的古老預言的實現。因為天主藉著
聖經的經文以特殊的方式對我們說
話，並與我們每個人說話：「在天之
父藉着聖經慈愛地與自己的子女們相
會，並同他們交談。」[4] 因此，「祈
禱應伴隨著閱讀《聖經》，以便在神
與人之間展開對話，因為『當我們祈
禱時，我們向祂說話；當我們閱讀天
主聖言時，我們聽祂講話。』（聖安



博《論公職》I，20，88）」[5] 聖經
的話不僅受到天主的啟示；它們也給
我們「關於」天主的啟示。

我們在福音中以特殊的方式聽到天主
的聲音，這些聲音將我們主耶穌基督
的言行傳遞給我們。正如寫給希伯來
人書信的作者所說：「天主在古時，
曾多次並以多種方式，藉著先知對我
們的祖先說過話。但在這末期內，他
藉著自己的兒子對我們說了話。天主
立了他為萬有的承繼者，並藉著他造
成了宇宙。」（希1:1-2）聖奧思定
說，福音是「基督的口。祂高坐在天
上，但繼續在地上說話。」[6] 因此，
福音首先滋養了我們的祈禱：閱讀、
默想、重新再讀、並銘刻在我們的記
憶中，一次又一次地反覆咀嚼祂的話
語。在那兒天主說話直入我們的心
坎。

遵循教會的傳統，聖施禮華經常建議
我們通過默想福音來聆聽天主的聲
音：「我建議在祈禱中，你真正參與



福音中各個不同的景象，如同人群中
的一個。首先，想像你所選擇的景象
或奧蹟，以便收斂思潮、做好默想，
然後，專注心神於你選的耶穌生活中
特別的一面 —— 祂的仁慈之心、祂
的謙遜、祂的聖潔以及祂承行天父旨
意的方式。然後告訴祂，在這些事件
中，你的遭遇如何，對你有什麼影
響，你的靈魂又有什麼變化，但要集
中精神，因為祂可能想要藉此機會指
點你；在你的靈魂深處，你會體驗到
祂的建議；領悟到一些事體；感受到
祂輕聲溫柔的責備。」[7] 我們在祈禱
中的努力，體現在特定的行動上：
「想像」場景、「參與」其中、「思
考」師傅生活的特殊的一面、向祂
「傾訴」我們怎樣了……天主可能會
選擇向我們「指出」某事，「暗示」
我們內心深處的某事，「使我們意
識」到某事，而做出回應。這樣一來
就與祂開始了對話。

聖施禮華鼓勵我們這樣默觀和模仿基
督：「每天拿起福音。在那個神聖的



故事中，成為其中的一個人，見機行
事。默觀基督的奇蹟，細聽祂周圍眾
人的聲音，與最初的十二位（宗徒）
做友誼的交流。凝視著我主的雙眼，
愛上祂，你也成為另一位基督。」[8]
默觀、細聽、交換友誼的言語、凝
視……。這些行動需要運用我們的官
能和感官、我們的想像力和理智。在
福音的每一頁中，我們每個人都在那
裡。每個場景、耶穌的每個舉動都為
我的生活提供了意義和光明。祂的話
是針對我而說，維護我的生命。

Jose Brage（荷塞布萊奇）

[1] 方濟各勸諭《生活的基督》2019
年3月25日，285

[2] 聖施禮華，親密筆記，273《主業
團創辦人》第一集，Andrés Vazquez
de Prada，291-292頁



[3] 若瑟拉辛格樞機《地上的鹽》
Ignatius Press 1997

[4] 梵蒂岡第二屆大公會議，教義憲章
《天主的啟示》21節。參《天主教教
理》2700

[5] 梵蒂岡第二屆大公會議，教義憲章
《天主的啟示》25節。參《天主教教
理》2653

[6] 聖奧思定，講道85，1

[7] 聖施禮華《天主之友》253

[8] 聖施禮華，默想筆記，1947年10
月12日《在途中向我們講話》第
25-26頁

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/
ren-shi-ta-ye-ren-shi-zi-ji-liu-geng-

feng-fu-de-yu/ (2026年1月21日)

https://opusdei.org/zht/article/ren-shi-ta-ye-ren-shi-zi-ji-liu-geng-feng-fu-de-yu/
https://opusdei.org/zht/article/ren-shi-ta-ye-ren-shi-zi-ji-liu-geng-feng-fu-de-yu/
https://opusdei.org/zht/article/ren-shi-ta-ye-ren-shi-zi-ji-liu-geng-feng-fu-de-yu/

	認識祂，也認識自己（六）：更豐富的語言

