
opusdei.org

認識祂，也認識你自
己（二）：用耶穌教
導我們的說話

「只有知道天主內心的深處，
我們才能夠學會怎樣做真正的
祈禱。」關於祈禱的一篇新文
章。

2020年10月22日

耶穌的首批門徒不停地被他們的師傅
所吸引和感到驚訝。祂的教訓充滿權
威。惡魔也屈服於祂。祂行使赦罪的



權柄。祂又行各種奇蹟去消除他們的
疑心……。這麼一個令人讚歎的人必
定有一些東西是不為人所知的。有一
天大清早，當門徒們準備開始每天的
辛勤工作的時候，他們找不到耶穌。
他們焦急了，便在葛法翁這個小鎭內
到處尋找祂。可是他們找不到祂。最
後，他們舉頭一望，看到祂在面向加
里肋亞湖的一個小山丘上 —— 祂正
在祈禱！（參閱谷1:35）

馬爾谷隱約地指出門徒們起初不明白
此事。但是很快地，他們就察覺到這
次在葛法翁出現的情景其實不是偶然
的。一如祂的講道、祂對眾人所需的
關注、休息一樣，祈禱也是他們的師
傅生活的一個部分。祂的祈禱深深地
吸引著他們，縱使他們並不完全明白
它。只有他們跟隨師傅東奔西跑了一
段日子之後，他們才膽敢問祂：
「主，請教給我們祈禱，如同若翰教
給了他的門徒一樣。」（路11:1）

Non multa……



我們知道耶穌怎樣答覆他們，就是教
他們唸天主經。我們也可以想像到他
們帶點失望的表情：就是這幾句話
嗎？這些就是師傅花上那些冗長時間
做的、不斷重複又重複說的話嗎？或
許他們希望耶穌會給他們詳細說明一
下罷。所以，我們可以從瑪竇福音中
得到多一點亮光，因為它把耶穌教授
天主經這個事蹟置於山中聖訓之內。
在那裡，為要使祈禱成為一個人與天
主間的真實關係，耶穌臚列出各項祈
禱不可或缺的條件。是什麼條件呢？

首先是正確的意向。我們與天主說話
的原因只是為了祂，不是為了其他原
因；當然不是因為要讓人看見，或是
為了使我們在別人眼中是個好人（參
閱瑪6:8）。我們與天主說話是因為祂
是一個有位格的個體，我們不能為了
自己的目標而利用祂。我們所有的一
切都是祂賜給我們的。我們的存在也
是藉由祂的大愛。祂使我們成為祂的
子女，滿懷愛情地看顧著我們，又為
救贖我們而獻出了自己的性命。我們



仰望祂，不只是因為有求於祂而知道
祂可以給予我們一切，而是因為祂就
是祂！當他仍是波蘭的克拉科夫的主
教時，教宗聖若望保祿二世對一羣年
輕人說：「為什麼每一個人，無論是
基督徒、依斯蘭教徒、佛教徒或外教
徒都祈禱呢？為什麼他們都會祈禱
呢？為什麼那些以為自己不會祈禱的
人都祈禱呢？答案非常簡單。我祈禱
是因為天主是存在的。我知道有一個
天主。所以我祈禱。」[1]

其次是信賴。我們祈禱的對象是天
父、阿爸。天主不是身在遙遠的他
方，更不是一個我們需要安撫、需要
滿足祂無止無休的苛索的敵人。祂是
一個父親，祂看顧著祂的子女，祂知
道他們的需要，又把對他們最好的東
西賞給他們（參閱瑪6:8）。他們是祂
的喜悅（參閱箴8:31）。

我們可以由此更加明白祈禱的第三個
條件：言簡意賅（參閱瑪6:7）。這
樣，我們就能夠體驗教宗方濟各告訴



我們的：「站立在一個十字苦像前，
或跪在聖體面前，只是簡單地和祂在
一起，是多麼好啊！」[2] 囉嗦不停只
會擾亂我們，困惑我們的心；我們不
再仰望天主，寄託於祂的愛內，反而
有自囚於自己的急需、自己的憂慮或
自己的計劃的危險。也就是說，我們
會受困於自己的枷鎖內，使我們的祈
禱不能給天主打開我們的心，讓祂的
愛轉化我們。

拉丁文有一句諺語：non multa，sed
multum。[3] 聖施禮華利用它來談論
讀書的一個方法：注意力不應分散
—— non multa —— 反應集中於那
些重要的事 —— sed multum。這個
忠告也可用於我們去理解耶穌關於祈
禱的教導。天主經的簡潔不是讓我們
上了令人「失望」的一課，反而是我
們怎樣與天主締造真正的「連結」的
一個正確無誤的啓示。

……sed multum



「當生命到了暮色蒼茫的時候，我們
受審判的基準將會是愛。學習怎樣按
天主所願被愛的方法去愛，放棄自己
的行事方式罷！」[4] 十字聖若望這些
說話提醒我們，愛的意思就是使自己
適應對方，感覺一下他們所喜歡的，
以及讓自己以能夠實現它而得到快
樂；愛也是學會 —— 有時候這會令
自己苦惱的 —— 自己的良好意向是
不夠的；我們必須學習怎樣才能做得
「恰到好處」。

關於愛天主，我們怎樣才能做得恰到
好處呢？我們怎樣知道祂真正喜歡的
是什麼呢？我們必須請求祂指出藏於
祂內心深處的是什麼。門徒們請求耶
穌：教我們祈禱罷。所以，要學會怎
樣祈禱，主要不是「技巧」或「方
法」的問題。重要的是給天主放開自
己的懷抱；是祂給我們展示了祂的真
面目，又打開了祂內心的深處。只有
知道天主內心的深處，我們才能學會
怎樣做真正的祈禱，怎樣按祂願意被
愛的方法去愛祂。因此，我們可以學



習「放棄」自己祈禱的方法，用最好
的方法祈禱，就是用祂喜歡的方法。

所以，天主經就是耶穌給我們怎樣才
能使自己的心翕合天父的心的偉大教
訓。一如某些評論者所強調的，它真
是一篇「實行性」的祈禱。它的文字
給我們清晰的意義，和轉變我們。它
不僅是一些我們跟著誦唸的文字，而
是教導我們的心，使它以能夠令在天
之父歡喜的愛來跳動。

當我唸「我們的」和「天父」時，我
把自己置於實在的情況中。「願祢的
旨意奉行」這句話教我要熱愛天主的
安排。「求祢寬恕我們的罪過，如同
我們寬恕別人一樣」這句祈禱有助我
得到一個對他人更加慈悲的心。聖奧
思定在評論天主經時說：「所以，對
於我們來說，說話是必須的。它會幫
助我們思考和留心我們所祈求的東
西，它不是我們以為天主會從而得悉
我們的要求、又或從而受到感動及應
允我們的一個方法。」[5] 我們藉著誦



唸這些句子而學會在向天主說話時著
眼於真正重要的事。

當我們思考天主經裡面的各項請求
時，或許可以借助一篇偉大評述，如
聖西彼廉的或聖多瑪斯亞奎諾的[6]，
又或一份較近代的述說，如天主教教
理。這會是我們開始、或重新我們的
祈禱生活，藉此加深我們對天主的愛
的好方法；這個愛應該是我們一生的
基根。

使用藉著聖神的感召而寫下來的說話

耶穌的門徒們見證到祂的祈禱。他們
也看見祂經常使用聖詠的章節來與聖
父說話。祂肯定是從聖母和聖若瑟那
裡學會這樣做的。直到祂身懸十字架
上的最後一刻，祂的祈禱都是由聖詠
所滋潤。「厄里、厄里，肋瑪撒巴黑
塔尼？」—— 這些阿剌美文字是聖詠
第22篇的第一節，是耶穌在我們獲得
救贖的最高峰的一刻時所引述的。聖
瑪竇也告訴我們，在吃完最後晚餐
後，他們唱了一篇聖詠，然後離開晚



餐廳往橄欖山去。（瑪26:30）耶穌
那時自己也唱的是哪篇聖詠呢？

在吃踰越節晚餐時，猶太人會先後喝
四杯酒，象徵天主把他們從埃及拯救
出來時向他們作的四個承諾：我會領
你們出來，我會解放你們，我會救贖
你們，我會帶你們……（參閱出
6:6-7）。這四杯酒是晚餐中不同時
段、在詠唱Hallel歌詠的一篇時喝
的。Hallel歌詠的名稱出自它的第一
個字hallel，一說「aleluya，亞肋路
亞」[7]。肯定地，那時耶穌以極大的
感恩和交託天父之情去唱出這些歌
詠；祂是一個真正的以色列人，祂知
道隱藏在這些藉著聖神的感召而寫下
來的禱文裡的，就是天主對祂子民的
愛的整個歷史。這些歌詠也教人該怎
樣靠近無限慈愛的天主：以讚美、欽
崇、懇求、求恕……

因此，教會初期的基督徒跟隨耶穌的
做法，用這個方法祈禱是不足為奇
的。聖保祿宗徒也這樣鼓勵他們：



「要充滿聖神，以聖詠、詩詞及屬神
的歌曲，互相對談，在你們心中歌頌
讚美主；為一切事，要因我們的主耶
穌基督的名，時時感謝天父」（弗
5:19-20）。像天主經一樣，聖詠的
禱詞教育了門徒們的心，打開他們與
天主建立一個真實的關係的心扉。他
們滿懷驚喜和感恩地發現，這些章節
怎樣預言了基督的生命。最重要的
是，他們明白了一直以來，在所有恭
唸這些讚美和求恩的禱詞的人中，沒
有一個能夠像耶穌一樣能夠完全視它
為出於自己真心的。「用以在基督內
祈禱，並在祂內實現的聖詠，是基督
教會祈禱的一個歷久不變的必要成
分。適於任何處境和時代之人的祈
禱。」[8] 在聖詠內，我們也可為自己
的祈禱尋找到「硬食」（參閱希
5:14）。

除了聖詠外，基督徒很快就有了其他
歌詠和屬靈的歌曲，用來讚美三位一
體的天主：祂給人類啓示了自己是
父、子及聖神的合而為一。從此開始



編寫了不同的禱文，以供不同的禮儀
使用，以滋養信友的熱誠。這些禱文
都是教會對她的主的愛情的結晶，是
指引和教導我們的心的一個寶藏。正
如聖施禮華強調：「你的祈禱該是禮
儀性的。希望你喜歡以誦唸聖詠，和
彌撒中的經文，來替代個人的或特別
的禱文！」[9]

在聖神的推動下

天主經、聖詠集和教會其他禱文肯定
地在我們與天主的關係方面指引著我
們，縱使我們可能沒有思考過這一個
事實。然而天主的聖言是「活」的，
所以能夠給我們打開新的、意想不到
的視野。正如我們在希伯來書所讀到
的：「天主的話確實是生活的，是有
效力的，比各種雙刃的劍還銳利，直
穿入靈魂和神魂，關節與骨髓的分離
點，且可辨別心中的感覺和思念。」
（希4:12）

所以，我們每次思考同一段文字，都
可以得到不同的感受，有時甚至會給



我們打開自己都無法解釋的新視野。
在我們的思想與感情內運作的是天主
聖神。正如聖奧思定優美的講道：
「我講道的聲音灌進你們的耳朵，然
而教訓你們的師保聖神已經在你們的
心裡……。你們要證據嗎？你們不是
都聽完這篇講道嗎？但是你們中有幾
多人在回家時仍然會領略不到箇中的
教訓呢！對於我，我已經給你們所有
人講了這篇道；但是傅油者聖神在他
們心中沒有給他們說話的那些人，聖
神在他們心中沒有教訓他們的那些
人，他們回家時仍是沒有受教。」
[10]

因此，我們理解到三者：即天主聖
神、聖經裡藉聖神感召而寫下的說
話、和我們的祈禱生活之間是關係密
切的。教會呼號聖神為「內心的師
主」；祂以耶穌親自教訓我們的說話
來指引和教導我們的心，幫助我們在
其中發現新視野，藉此一天比一天更
加認識天主、愛慕天主。



* * *

「瑪利亞卻把這一切事默存在自己心
中，反覆思想。」（路2:19）聖母的
祈禱是由她自己的生活和熱心地默想
天主聖言而得到滋養的。在那裡，聖
母得到亮光去更深入地明白發生在她
週圍的事。在她的讚主曲中，我們可
以看到聖經使她的祈禱多麼充實。讚
主曲裡充滿著聖詠和聖經中的其他章
節，包括「亞納的頌謝詩」（撒上
2:1-11）以及依撒意亞的神視（依
29:19-20）。[11] 所以是天主聖神在
給聖母的心作準備，使她能夠無條件
地答應總領天使向她提出的邀請。我
們把自己交託給聖母的轉禱，懇求她
幫助我們也能夠讓天主的聖言教育我
們的心，使我們也隨時能夠對天主在
我們的一生中準備了的各種計劃回答
—— 願祢的旨意得以實行！我願意！

Nicolás Álvarez de las Asturias



[1] 教宗聖若望保祿二世，Ejercicios
espirituales para jóvenes, BAC,
Madrid 1982, p. 89

[2] 教宗方濟各，《福音的喜樂》勸
諭，264

[3] 參閱聖施禮華，《道路》，333

[4] 十字聖若望，Sayings of Light
and Love, 59

[5] 聖奧思定，書信 130

[6] 參閱聖西彼廉，On the Lord’s
Prayer, Early Church Classics,
London, 191；及聖多瑪斯亞奎
諾，“Explanation of the Lord’s
Prayer,” Veritatis Splendor
Publications, 2012, pp. 253ff

[7] Hallel歌詠由小讚歌（即詠
113-118篇）和大讚歌（即詠136
篇）組成。每一節詠詞都以「因為祂



的仁慈永遠常存」作結。踰越節晚餐
就是以詠唱聖詠136篇作結的。

[8] 《天主教教理》，2597

[9] 聖施禮華，《道路》，86

[10] 聖奧思定，3rd Homily on the
First Letter of Saint John, 13

[11] 此外還引用了以下章節：哈
3:18；約12:19-20及5:11-12；及詠
113:7；136:17-23；34:2-3；
111:9；103:1；89:11；107:9；
34:10；98:3及22:9

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/

ren-shi-ta-ye-ren-shi-ni-zi-ji-er-yong-
ye-su-jiao/ (2026年1月19日)

https://opusdei.org/zht/article/ren-shi-ta-ye-ren-shi-ni-zi-ji-er-yong-ye-su-jiao/
https://opusdei.org/zht/article/ren-shi-ta-ye-ren-shi-ni-zi-ji-er-yong-ye-su-jiao/
https://opusdei.org/zht/article/ren-shi-ta-ye-ren-shi-ni-zi-ji-er-yong-ye-su-jiao/

	認識祂，也認識你自己（二）：用耶穌教導我們的說話

