
opusdei.org

認識祂，認識自己
（十三）：不需思
考，只需注視！

默觀祈禱在我們內孕育出一種
新的方式，來觀察周圍發生的
一切，分享天主的世界觀。

2021年5月2日

—— 植根於天堂的植物

—— 用靈魂的眼光看永恆

——冷靜。平安。紮實的內在生命



在基督宗教的第一個世紀中，從政治
和經濟的角度來看，安提約基雅位居
世界第三重要城市。在那裡，「基督
徒」一詞首先用於耶穌的跟隨者身
上。（參宗11:26）那城市的第三任
主教是聖依納爵。在圖拉真統治期
間，被判處死刑後，他經陸路被帶到
色婁基雅海岸（現位於土耳其南
部），並從那經海路送往羅馬。船在
途中停留在數個港口。在每個地方，
依納爵都接待了來自該地區的基督
徒，並利用機會致信給耶穌跟隨者的
團體：「我寫信給所有的教會，讓大
家都知道，我是憑自己意志的自由而
為天主致命。」[1] 聖依納爵主教非常
清楚，自己會在弗拉維安露天劇場
（現為羅馬競技場）中，會被野獸吞
噬而殉道。因此，他不斷請求眾人為
他祈禱，使他有勇氣能堅持到底。好
幾次他向我們敞開他的心扉，讓我們
窺見他靈魂的深處：「我對塵世的貪
戀都被釘死在十字架上，在我心裡已



沒有任何渴望世俗事物的火花，只有
潺潺的活水在我心裡低語，『到天父
這來。』」[2]

植根於天堂的植物

在聖依納爵內心的低語－到天父這
來！這是我們所有人想與天主結合為
一最成熟的、自然和超然的期盼。古
希臘哲學家早已在我們存在的深處發
現了我們對神聖事物的嚮往、對真正
的家鄉的渴望，好像我們「不是塵世
的，而是天堂的植物。」[3] 本篤十六
世在他講解祈禱的教理中，強調古往
今來的所有文化都見證了人類對天主
的渴望：「所有男人和女人對無限和
永恆的渴望、對美麗的追求、對愛情
的飢渴、對光明和真理的需求都激勵
他們趨向絕對性。聖多瑪斯阿奎納，
歷史上最偉大的神學家之一，將祈禱
定義為『人類渴望天主的表達。』這
種對天主的吸引力，是天主親自放在
我們內心的，即是祈禱的靈魂。」[4]



我們這世代最常見的問題之一就是
「內心的分割」，儘管有時有人對此
並不注意。通常，我們發現很難將注
意力集中在單一工作上。我們看到生
活中不同的面向不能和諧地融合在一
起。我們很難把自己的過去和未來連
結起來，也不知如何把生活中這麼多
千變萬化的想法和感受融合起來。隨
著時間的流逝，我們甚至可能不得不
面對自己多樣的「版本」。我們渴望
生活的合一，但是這種合一並非像當
今其他的許多產品一樣被「製造出
來」。

在我們新千禧年開始時，聖若望保祿
二世說道：「儘管今天的世界已普遍
世俗化，但也『普遍有著對靈性的需
求』，而且多半是『對祈禱的重新需
求』。」[5] 今天，我們也在網絡上看
到了許多創意，目的在增強我們外在
和內在的沉默、聆聽和集中精神的能
力，以使我們的身體與精神能和諧共
處。這些理當可以提供某種自然的平
靜。但是基督徒的祈禱提供我們的寧



靜，不僅是短暫的平衡，而是與對生
命合一的認知，源自於與天主親密的
關係。

祈禱是一件禮物，在我們內心衍生出
一種新的、合一的現實觀。「是在養
成一系列的操練和慣例之前的內在態
度，是在崇敬朝拜或讚頌之前，親臨
於主的存有方式。」[6] 顯然，這種
「內在態度」、「親臨於主的存有方
式」，不是一夕之間發生的，也不是
在沒有充分準備的情況下，天主能賜
於我們的；那是件禮物，也是一項任
務。

用靈魂的眼光看永恆

在聖施禮華於1967年10月「朝向成
聖」的講道中，扼要的描述了祈禱生
活的途徑。[7] 從他自己的經歷講來，
我們開始祈禱時，經常會用童年時就
背下來的簡單口禱。隨著時間的流
逝，我們與耶穌的友誼不斷加強，逐
漸學會進入耶穌的受難、死亡和復
活，並努力以祂的榜樣和教導為我們



生活的基礎。我們內心開始意識到有
需要去辨識和接近天主聖三：聖父、
聖子、聖神。主業團的創辦人向我們
保證，時間成熟了，我們開始過著默
觀的生活：「我們的雙唇乾渴裂開，
渴望在活水泉源暢飲，我們整天在豐
盛清澈的永生水泉中行走。言語變得
沒有用，因唇舌已不能表達，理智靜
止了，不需思考，只需注視！」[8]

在這條祈禱的路上，無論我們找到自
己在何處，我們都可以自問：我的祈
禱與我對永生的盼望有什麼關係？當
我們說祈禱變成「注視」而不再是言
語的問題，意思是什麼？

透過我們的祈禱，我們希望在此時此
地，就能像天主那樣的看到受造界。
在祂的幫助下，我們以發自於愛的
「單純直覺」[9] 來掌握周圍發生的一
切。這是祈禱的最大成果，並且可改
變我們的一生。祈禱不僅能幫助我們
改變某些態度或克服我們的缺點。基
督徒的祈禱首先是要朝向與天主結合



的目標，從現在開始逐步學習以祂的
方式觀察世界。天主要用自己的光照
來治癒我們的視野、我們看待世界和
周圍眾人的方式。我們通過耶穌與天
主建立的愛情關係，不僅關乎於我們
所「做」的事情，更關乎它改變了我
們的「身份」。

藉由天主的幫助，我們鍛鍊出這種超
然的「觀察方式」，我們學習去發現
隱藏在每個受造現實中的美善，即使
這美善很難被人發現。因為沒有任何
事物能逃脫天主慈愛的計畫，它永遠
比任何邪惡都強大。因此，我們學習
以新的方式重視尊敬他人的自由、放
棄為他人做決定的誘惑，彷彿萬有的
命運都取決於我們自己的行動。我們
也更清楚的理解：天主的作為有其自
己的方式和時間，我們既不該也不可
控制。默觀祈禱也幫助我們除免希望
立即解決每個問題的執著痴迷，於
是，更容易發現我們周圍的一切、及
世上的創傷和弱點中，存在的光明。



用天主的眼睛來看，使我們擺脫了與
其他人的「暴力」關係，因為我們想
進一步使祂的全能之愛在他們身上成
全，而不是由於我們笨拙的干預反而
阻礙了它。聖多瑪斯阿奎那說：「當
我們面對面觀看天主時，（格前
13:12）我們感受到完全的幸福，默
觀在未來的生命中將是完美的。」
[10] 祈禱的力量讓我們在世上已可分
享這天主的視野，儘管總還是「像看
鏡子一樣」。（格前13:12）

1972年，在葡萄牙的一次聚會中，有
人問聖施禮華如何以基督徒的方式面
對日常的問題。主業團的創辦人特別
指出，祈禱的生活有助於以新的方式
看待事物：「我們獲得了不同的標
準；我們用靈魂的眼睛來看事物、思
考永恆和天主的愛，這也是永恆
的。」[11] 他經常說：「我每天更加
相信天堂的福樂，是為那些懂得如何
在世上快樂生活的人。」[12] 十四世
紀的一位拜占庭神學家說過類似的
話：「祈禱不僅為我們準備了真實的



生活；還能使我們現在就過那種生
活，並且已經能按照它採取行動。」
[13]

冷靜。平安。紮實的內在生命

當《天主教教理》轉向祈禱的話題
時，提出一個令我們驚訝，並可永久
檢視自己良心的問題：「祈禱時，我
們從何處說起呢？是從我們的高傲和
我們自己的願望嗎？抑或是從謙虛和
懺悔的心的『深處』呢？(詠 130:14)
『誰若謙抑自下，將被高舉。』謙虛
是祈禱的基礎。」[14]

默觀祈禱需要我們「朝永恆觀看」，
這只能在謙卑的沃土上；在對天主能
解決問題上，並持開放態度的氛圍
中，而不是在我們自己的氛圍中成
長。在實踐中，有時我們對自己的智
能和計畫過度自信到好像天主幾乎不
存在一樣。我們總是得在人和事之前
培養新的謙卑，這才是天主行動的沃
土。教宗方濟各在以祈禱為主題的教
理講授中，指出達味王的經歷：「在



他眼前展現出的世界並非是個沉默的
場景。在事情發展的背後，他的觀察
捕捉到一個偉大的奧秘。這正是從祈
禱萌生的：深信生命不是毫無意義的
溜過我們身旁，而是一個令人驚喜的
奧秘。」[15]

然後，透過分享默觀祈禱提供給我們
以世界中心的「觀察方式」，我們即
可盡己所能地在這一生中滿足我們內
心想與天主、與他人合一的飢渴。我
們會驚訝地發現自己為教會和其他男
女不遺餘力的工作，看到我們的才能
蓬勃發展，「就像一棵種植在溪畔的
樹，準時結果，枝葉不枯。」（詠
1：3）我們能預嘗到我們在永恆中注
定的和諧，以及世界永遠無法提供的
和平：「衝！衝！衝！做這個，做那
個！狂熱的、瘋狂的想要行動！做出
讓人讚歎的物質成果……他們只為
『今天』而工作，他們的眼光只限於
『今天』。而你必須以永恆的眼光去
看一切事物，把過去和未來都『掌握



在眼前』。冷靜。平安。紮實的內在
生命。」[16]

安德斯馬圖特（Andres Cardenas
Matute）

[1] 安提約基雅的聖依納爵《致羅馬人
書》4

[2] 同上，7

[3] 柏拉圖，Timaeus, 90a

[4] 本篤十六世，接見，2011年5月
11日

[5] 聖若望保祿二世《新千年的開始》
33

[6] 本篤十六世，接見，2011年5月
11日

[7] 聖施禮華《天主之友》306



[8] 同上，307

[9] 多瑪斯阿奎那定義默觀為對出於愛
的真理的直覺理解：“simplex
intuitus veritatis ex caritate
procedens;” see S. Th. II-II, q.180,
a.3, ad 1 and In III Sent., d.35, q.1, a.
2, sol.1. 在最近出版的《透過工作的
聖德》（edited by Maria Ferrari:
Scepter Publishers),一書中，范康仁
在聖化工作的情況下討論默觀的定義

[10] 多瑪斯阿奎納，S. Th. II-II, q.
180, a. 4

[11] 聖施禮華，家庭聚會筆記，1972
年11月4日

[12] 聖施禮華《鍊爐》1005

[13] Nicholas Cabasilas《基督的生
平》

[14]《天主教教理》2559



[15] 教宗方濟各，接見，2020年6月
24日

[16] 聖施禮華《道路》837

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/

ren-shi-ta-ren-shi-zi-ji-shi-san-bu-xu-si-
kao-zhi/ (2026年2月7日)

https://opusdei.org/zht/article/ren-shi-ta-ren-shi-zi-ji-shi-san-bu-xu-si-kao-zhi/
https://opusdei.org/zht/article/ren-shi-ta-ren-shi-zi-ji-shi-san-bu-xu-si-kao-zhi/
https://opusdei.org/zht/article/ren-shi-ta-ren-shi-zi-ji-shi-san-bu-xu-si-kao-zhi/

	認識祂，認識自己（十三）：不需思考，只需注視！

