
opusdei.org

監督的牧函 （2019年
11月1日）：友誼

范康仁蒙席的書信，強調友誼
的重要性。「藉著在與天主的
友誼中生活—這也是我們首先
需要培養，和鞏固加強的友
誼，你會結交到許多真心的朋
友。」

2019年11月17日

耶穌的友誼

友誼的人性與基督徒價值



展現友誼

真誠與友誼

友誼與手足之情

友誼與信任的使徒工作

2019年11月1日，羅馬

諸聖節

我摯愛的孩子們，願耶穌為我看顧我
的兒女們！

1.在我寫給你們的第一封中，囊括了
總會議結論的長信中，我說過：「現
今福傳的情況比以往更加需要優先注
重個人的接觸、聯繫。這份關係是聖
施禮華在福音的陳敘中所找到的，是
做使徒工作模式的中心。」[1]



在我與來自各個國家的人，進行的多
場聚會中，都有些人自發地提到關於
友誼的問題。聖施禮華經常提醒我
們，這份對人性和基督性皆重要的崇
高的美善。也有眾多例子，見證他本
人是如何培養了許多細水長流至一輩
子的友誼。如我們所知，他強調主業
團的使徒工作，即是友誼與信任。在
這封信中，我想要提醒你們，我們的
父親在關於這方面的某些教導。

耶穌的友誼

2. 耶穌基督身為完美的人，全然地活
出友誼的人性價值。在福音中，我們
看到祂自年幼時，與周遭的人建立友
誼。當祂僅12歲時，瑪利亞和若瑟，
在從耶路撒冷返程時，以為耶穌與一
群朋友和親戚在一起（參路2：
44）。之後，在祂的公開生活時期，
我們見到吾主，經常去朋友和熟人的
家，無論是去拜訪他們，或是一起吃
頓飯：在伯多祿的家（參路4：
38）、在肋未的（參路5：29）、西



滿的（參路7：36）、雅依洛的（參
路8：41）、匝凱的（參路19：5）
等……我們也看到祂參加迦納的婚宴
（參若2：1），還有一些與眾人一起
朝拜的地方（參若8：2）。在其他一
些場合，祂專注的在門徒們身上花些
時間。（參谷3：7）

耶穌在任何場合，都善用機會建立友
誼，我們經常見到祂停下腳步，花時
間與一些人共處。幾分鐘的對話，便
足以讓撒瑪黎雅婦人感到自己被祂認
識和理解了。也因此，她問：「莫非
他就是默西亞嗎？」（參若4：
29）。厄瑪烏的門徒們，在與耶穌共
行一段路，並共坐一桌後，認出了這
位讓他們的心，因著祂的話而燃著熱
火的朋友。（參路24：32）

吾主經常花更多時間，在祂的朋友們
身上。我們在伯達尼的家如此見到。
在那裡，祂花了好幾天的時間享受家
庭的親密，「耶穌分享著關愛與鼓勵
的話語，並以自身的友情回應他們兄



妹的友誼。在伯達尼的家，與拉匝
祿、瑪爾大和瑪利亞，有著多麼美妙
的對話！」[2]在那個家，我們也學到
基督的友誼，能產生深深的信賴（參
若11：21），並充滿著同理心，特別
是在他們的憂傷中，陪伴他們的能
力。（參若11：35）

然而，是在最後的晚餐，吾主顯現出
祂最深的渴望，奉獻出祂的友情。在
充滿親密感的晚餐廳中，耶穌告訴門
徒們：「我稱你們為朋友」（參若
15：15）。那句話也是對我們所有人
所說。天主愛我們，並非只是如受造
物，而是如在基督內的孩子般，祂給
了我們真正的友誼。而我們藉著將自
己的意志，結合於祂的、去做吾主所
意願的，回應這份友誼。（參若15：
14）

「願意同樣的事物，拒絕同樣的事
物。」Idem velle, idem nolle，這是
古人對於真正愛的真諦所認知的︰使
自己與另一位相似，包括思想和願意



相同的事物。天主與人的愛情故事，
就在於這個意志上的共融，在理智和
感覺的共融中成長，這樣我們的意願
越來越與天主的意願相符合︰天主的
意願為我來說已經不是外來的、作為
誡命強加給我的，而是我自己的意
願，因為我已經體驗到天主在我內比
我自己更在我內。這樣在天主內的自
我捨棄不斷增長，而天主就是我們的
喜樂 （參詠73/72：23-28）。」[3]

3. 深知我們與耶穌有著真摯的友誼，
讓我們充滿信心，因為祂是信實的。
「我們與耶穌的友誼不會瓦解。即使
有時候祂看似沉默不言，但祂絕不會
棄我們不顧。當我們需要祂時，祂將
自己顯示給我們（參耶29：14）；無
論我們走到哪裡，祂必與我們同在
（參蘇1：9）。這是因為祂從不違背
祂的盟約。祂只要求我們不要離棄
祂：你們住在我內，我也住在你們內
（若15：4）。可是，即使我們離開
祂，祂仍然是忠信的，因為祂不能否
認自己（弟後2：13）。」[4]



要回應耶穌的友誼，就是要去愛祂，
以基督徒生命的靈魂，並試著在我們
所做的一切事上，去彰顯出那份愛去
愛祂。「我們要具備富饒的內在生
活，那是與天主間友誼的確切徵象，
也是在做與人靈相關的工作中，必不
可缺的條件。」[5]所有使徒工作，一
切有益於人靈的工作，都源於這份與
天主的友誼，這是真正基督徒愛他人
的根源。「藉著在與天主的友誼中生
活—這也是我們首先需要培養，和鞏
固加強的友誼，你會結交到許多真正
的朋友（參德6：17）。吾主所付
出，且持續付出的努力，好讓我們留
在祂的友誼中，祂也希望利用我們作
為工具，為其他眾多人靈付出這般的
努力。」[6]

友誼的人性與基督徒價值

4.友誼是非常豐富多彩的人性現實—
一種雙方互愛的形式，建立在相互共
有的認知和溝通上。[7]那是一種愛的
形式，指引「出自兩個方向，並為對



方尋求真正的好，一種產生團結和喜
樂的愛。」[8]因此福音說，「忠實的
朋友，是無價之寶，他的高貴無法衡
量。」（德6：15）

愛德將人類愛的能力，昇華到超性的
程度，友誼亦是如此。「友誼是最高
貴和最高等的人性情感之一，藉著天
主的恩寵而淨化和轉化。」[9]這份情
感，有時就這麼油然而生，但需要透
過聯繫，和需要貢獻些許時間，才能
增長。「友誼並非瞬間即逝的，而是
穩固、堅定、忠誠的關係，並隨著時
間逐漸發展成熟。這種情感關係使我
們感到合而為一，而且是一種慷慨的
愛，推動我們尋求朋友的益處。」
[10]

5. 天主經常利用真正的友誼，去執行
祂救贖的工作。舊約中，記述著年輕
時的達味，和以色列王位繼承人約納
堂之間的友誼（參撒上18：4）。約
納堂毫不在意與他的朋友分享他所擁
有的一切（參撒上19：4）。約納堂



甚至冒著可能喪失繼承權的風險，為
他朋友辯護，「因為他愛達味如愛自
己的性命。」（參撒上20：17）這真
摯的友誼令他們都效忠於天主（參撒
上20：8,42）。

早期基督徒的芳表，在這方面特別有
說服力。我們的父親曾說道，「他們
通過基督的心相愛，那愛既溫柔又強
壯。」[11]那份對彼此的愛，自教會
一開始，便是耶穌門徒們鮮明的特徵
（參若13：35）。

我們從基督宗教初期的幾個世紀，在
聖巴西略和聖額我略．納齊盎身上發
現到另一個例子。他們之間始自年輕
時的友誼，令他們一生都團結合一，
甚至時到今日，在禮儀日曆中，他們
也共享同一日慶祝瞻禮。聖額我略
說：「我們唯一的目標和夙願就是德
行，以及一生對將會到來的賜福所懷
抱的希望。」[12]他們的友誼，不但
不使他們與天主間產生距離，反倒拉
近與祂的關係：「為達此目標，我們



為我們的生命和行動，訂立輕重緩急
的秩序。我們遵守天主的誡律，並彼
此激勵愈具美德。」[13]

6. 「在基督徒的身上，在天主子女的
身上，友誼與愛德是同樣一件事。它
們是聖神的光輝，散播溫暖。」[14]
我們更可以藉著聖奧思定對吾主的傾
訴，對於基督徒而言：「真誠的友
誼，僅存在於那些祢透過愛德所結合
為一的。」[15]因此，因為愛德深淺
不一，也因為個人的時間有限，友誼
也會交情濃淡不一。因而人們經常談
到做「很好的朋友」，或擁有一段
「很好的友誼」，這不排除真正友誼
存在的事實，縱使並非那麼濃厚或親
密。

在新千年的開始，聖若望保祿二世
說，所有在未來會進行的使徒性倡議
活動，若不是奠基於對每一個人真誠
的愛，不是「分享他們的喜樂與痛
苦，感覺到他們的渴望，照顧他們的
需要，給他們真誠深厚的友誼。」



[16]，那麼，活動將會變成「沒有靈
魂的機制」。我們的中心，旨在貫徹
偉大的教理，應當成為能讓許多人，
找到真誠的愛，和學習做真心好友的
地方。

7. 基督徒友誼並不排除任何人；懷抱
寬大的心懷，意在向所有人敞開。法
利賽人批判耶穌當「稅吏和罪人的朋
友」（瑪11：19）不是件好事。要努
力效法吾主，在我們自身的渺小中，
「我們也不要排斥任何人；我們在對
基督的愛中，不要拒絕任何一個靈
魂。因此，你要與所有職場上的同事
們，培養堅定、忠誠和真摯的友誼—
那是，基督徒的友誼。還要更進一
步，與所有人都一樣，不論他們的個
人情況為何。」[17]

基督全然沉浸於祂所在之處，和那個
時代的社會環境，這也給了我們表
率。如同聖施禮華所寫，「吾主並不
將祂的對話侷限於一小群、特定的族
群。祂向所有人交談：對聖婦們、對



廣大群眾；對像尼苛德摩般的以色列
貴族，也對如匝凱般的稅吏；對那些
被視為虔誠的人，也對如撒瑪黎雅婦
人般的罪人；對健康者和對患病者；
對那些祂溫柔地愛著的窮人們；對律
法經師們，也對那些以色列外教人，
祂誇讚他們的信德；對年長者，也對
孩童們。耶穌的話語—那治癒、安慰
和啟發的話語，不拒絕任何人。我多
麼頻繁的默想基督做使徒工作的方
式：同時具備人性和天主性，根基於
友誼與信賴！」[18]

展現友誼

8. 友誼，在具有愛德的特徵，能去
「理解他人」時，特別有價值。「真
摯的友誼，也意味著：做出誠意的努
力，去理解朋友們的信念，即使我們
根本不會分享或接受他們的信念。」
[19]因此，我們的朋友幫助我們，去
了解在看待人生方面，那些與我們不
同的觀點，這豐富了我們的內在世
界。而當友誼變得深厚，讓我們更能



以不同方式體驗世界。最終，這便是
真正共享他人的情感，也共享他們的
生命和他們的歷練。

愛他人意味著以他們的原貌，帶著他
們的問題、他們的缺點、他們個人的
過往、他們的周遭環境，和他們親近
耶穌的時間點，去看待和肯定他們。
因此，要建立一段真摯的友誼，我們
需要剔除偏見，學習去發現每個人的
美好，並擯棄將他們重塑成「我們的
形象」的希望。我們的朋友接受我們
的關愛，不需要履行任何條件。作為
基督徒，我們更是視他人為天主所愛
的人。每個人都是獨特的，就如同每
段友誼的關係。

如同聖奧思定所說：「不應該給所有
人同樣的藥，儘管都需要相同的愛。
這同樣的愛，為某些人提供光照，為
另一些人同甘共苦……為某些人是溫
和的、為另一些人是嚴厲的；為所有
人而言都不是仇敵，而是母親。」
[20]身為朋友，代表著學會對待每個



人，如吾主所為。「天主在創造人靈
時，從未重複。每個人存有自己的形
式，而我們要根據天主已經做的，以
及祂是如何意願帶領他們的形式，對
待每個人。」[21]因為這是個去發
掘，和愛他人的美好的問題，友誼也
意味著與我們的朋友一同受苦、為他
們受苦。在困難的時刻，重發我們的
信德，相信天主以祂的方式、以祂的
時間，在人靈中行事，這樣能帶來很
大的助益。

9. 除此之外，友誼有著無以數計的社
會價值，因為它在家庭成員間，促進
和諧，並創造更配得上人類的社會環
境。我們的父親寫道，「藉著天主的
聖召，你活在世上，與你同等的男女
同伴們，分享著喜樂與憂愁、努力和
夢想、希望和冒險。在這世上走著無
數條的道路，本著我們的精神，你將
會努力與所有人和睦相處，熱情對待
所有人，好能協助創造和平和充滿友
誼的環境。」[22]



這友誼的大環境，是我們每個人都被
召去隨處創造的，是付出許多努力，
讓他人的生活更美好的成果。增進融
洽、喜樂、耐心、樂觀、細膩和所有
一切德行，好能愜意地與他人一起生
活，這對於讓人們能感到被歡迎和高
興而言，是很重要的：「親切溫柔的
言語，能使友人增多。」（德6：5）
盡力去改善我們自身的性格，是促進
友誼的必要條件。

相反地，某些表達自己的方式，會干
擾或阻礙塑造友誼的環境。舉例來
說，太過強調要表達自己的意見，或
給人一種我們自認自己的觀點是最明
確的印象，又或是對他人的話語不表
示積極關心，這些行為，都讓一個人
封閉自我。有時，這些形式的行為，
正表現出無法分辨哪些只是意見，哪
些不是，或無法為一些並非只有一項
解決之道的議題，賦予相對的價值。

10.我們基督徒對他人的關心，是源自
與基督的共融，以及認同祂所召叫我



們的使命，「我們被召去服務大眾。
不封閉自我，而是面對男女眾生。存
在我們的內心深處，是吾主耶穌基督
的話：『我很憐憫這批群眾，因為他
們同我在一起已經三天，也沒有什麼
可吃的了。』（谷8：2）」[23]

強化與我們朋友們的連繫，需要花時
間和付出關心，而且也代表著要避免
追尋自己的安逸舒適，將我們各自的
偏好置之度外。對基督徒而言，這首
先意味著祈禱，確信在祈禱中，我們
會找到真正的力量，去轉化這個世
界。「為了讓我們的這個世界，能行
於那唯一值得的基督徒道路上，基於
天主先與我們締結忠誠的友誼，我們
要跟所有人，也如此為之。」[24]

真誠與友誼

11. 「真正的朋友絕不會是雙面人：
『三心兩意的人，在他一切的行徑
上，易變無定。』Vir duplex animo
inconstans est in omnibus viis suis
（雅1：8）友誼若要忠誠，需要犧



牲、言行合一、在正直有操守的事上
互惠互助。朋友是堅定和真誠的，伴
隨超性的智德、謹慎。」[25]友誼是
互相的：是真誠的雙向交流，相互分
享自身的經驗，才能截長補短。

朋友間分享著喜樂，如同牧羊人尋獲
迷失的羔羊（參路15：6），和那位
尋獲遺失達瑪的婦人（參路15：
9）。除此之外，他們也分享著彼此
的夢想、計畫及憂傷。友情，在能隨
時見義勇為上更顯突出，一如我們看
到那位男子，趨向耶穌，請求祂治癒
他那位身為百夫長朋友的僕人（參路
7：6）。更重要的是，至高無上的友
誼，傾向於仿效耶穌基督對友誼，偉
大崇高的愛：「人若為自己的朋友捨
掉性命，再沒有比這更大的愛情
了。」（若15：13）

12. 有時可能因為矜持或羞澀，使他/
她無法向他人表達他們所有的情感。
若能克服這層障礙、不懼怕，將會是
個讓天主能傾注祂的愛於那些朋友中



的契機。「真正的友誼，需要共有真
誠的情誼，才能鞏固彼此間的自由和
親密。」[26]聖多瑪斯亦說，真誠的
友誼必須形之於外，且需要「某種相
互的愛，因為友誼是介於朋友與朋友
之間。」[27]

同時，真誠地獻出我們的友情，意味
著願意承擔風險，因為總會有時候，
落花有意，流水無情。這也是吾主所
經歷過的，當那富少年寧願選擇不同
的道路（參谷10：22），或當祂從橄
欖山上下來時，為耶路撒冷的心硬而
哀哭（參路19：41）。在經歷這些遲
早會發生的事情後，我們要再次克服
對承擔風險的懼怕，就如耶穌對待我
們每個人一樣。換言之，我們需要接
受我們自身的脆弱，持續不希冀能有
所回報地先踏出第一步，定睛於有可
能發生的崇高美好：真摯的友誼。

13.為了打造，能讓碩果纍纍的友誼增
長的大環境，我們要培養個人的自發
性，並鼓勵每個人在家庭生活和社交



上的積極倡議活動。自發性和積極倡
議，這兩大特質，在任何環境下，皆
無法在慣性、惰性中增長：它們必須
被培育薰陶，人也都需要被鼓勵去顯
出自己的真樣貌。這樣自然而然，會
衍生多元性，「應愛護和培養這種多
元化，儘管有時可能會發現這種多樣
性令人難以接受，但是需要的。一個
熱愛自由的人，會設法去看到別人在
這些廣泛的領域裡，所思考到、做到
的積極且具有吸引力的一面。」[28]
珍惜與我們不同、或想法不同的人，
代表內在的自由和開放，這也是真誠
友誼的特徵。

從另一個角度看，友誼如同愛（是一
種表現），並非是單一的。人不會將
自己私密的事，同等地分享給所有的
朋友。例如，夫妻間的友誼，和聖施
禮華極力推崇的親子間的、手足間
的，或同事間的友誼，都不盡相同。
在這所有友誼之中，針對每段特別關
係，都共享一塊內的空間。尊重我們
以不同方式，向他人展現我們的親密



感，這並非缺乏真誠，或友誼上的瑕
疵，恰恰相反，是維持一段真正自然
關係的條件。

友誼與手足之情

14. 真福歐華路寫道：「為愛天主的
人言，成為祂的孩子和祂的朋友是件
不可分割的事實。」[29]同樣，手足
之情和友情亦是密不可分。始於有相
同父母的單純關係，手足情誼，透過
兄弟姊妹間的愛和情感，產生了友
誼，這意味著共享興趣、嗜好、體
諒、溝通、周到又敏銳的服務、提供
物質上協助等……

同樣的，因著共有主業團的聖召，而
產生的手足情誼，也需要在友誼的層
面展現出來，當渴望於他人的是他們
的喜樂、他們的忠貞和他們的聖德，
這份友誼便會趨於成熟。同時，這友
誼不是「特殊的」，意指不是獨佔或
排他的，反而總是對他人開放，縱使
因時間和空間的限制，無法同等地與
所有人緊密交流、相處。



「藉著細緻的愛德—這也是主業團的
特點，我們彼此互助，活出和去愛我
們自己與他人的聖德。我們如紙牌般
感到強韌有力，無法獨自站立，但卻
能因相互支撐，築成一座城堡。」
[30]因此，那結合我們的愛，也正是
團結整個主業團的愛。

15.友誼，是對我們共有任務的恆常支
持和激勵。我們與兄弟或姊妹，一起
分擔彼此的喜樂、計畫、憂慮和希
望，雖然顯然地，在我們與天主的個
人關係上，通常只會保留於靈修指導
時訴說。夫妻之間、親子之間，和大
致上摯友間的友誼，也是如此。

致力於讓他人的生活更美好，是喜樂
的承擔，也是組成我們日常生活的一
部分。在這方面，只要我們按常理和
超性觀行事，便不太可能太過偏離正
軌。相反地，這是成聖道路上的基要
部分。「我不介意老生常談：所有人
都需要關愛，我們在主業團中也需
要。在確保不做任何肉麻的事之下，



你們彼此的情感持續增長。任何影響
我一個孩子的事，應該—真誠地！—
也與我們息息相關。」[31]對於那些
曾與我們父親共處的人，特別懷念他
的關愛、情感。這情感致使他為他的
兒女爭取最好的，同時驅使他深愛他
們的自由。

16. 手足情感是愛德，讓我們一方面
以基督的眼光去看待他人，一再地重
新發現他們的價值。另一方面，這讓
我們希望他們能更精進、更有聖德。
聖施禮華鼓勵我們：「對於愛天主和
愛他人方面，總是要懷有寬大的心
胸。我經常請求吾主賜予我一顆如祂
一般的聖心。所以能這麼做，首先是
要更加充滿著祂，然後永不埋怨地愛
所有的人。我所以能體諒他人的短
處，因為我無法忘卻天主是如何地包
容我。這份體諒是真誠的情感，也展
現於需要作出手足規勸時，因為那是
以全然超性的方式，幫助周遭的
人。」[32]手足規勸源自於關愛；它
表現出我們希望他人，能時時刻刻更



加喜悅。做規勸有時會很困難，但這
也是另一個讓我們深為感激的因素。

17. 我們個人的喜樂，並非取決於成
功與否，而是我們所獲得和付出的
愛。我們的兄弟姊妹給我們的愛，賦
予我們所需的安全感，好能「打一場
最美麗的愛與和平的戰役：in hoc
pulcherrimo caritatis bello! 我們試
著將基督的愛帶給所有人，不因語
言、國籍或職業階層而有所例外。」
[33] 我們都知道，我們的父親是多麼
熱愛福音中的這經句：「兄弟彼此協
助，宛若堅固的城」Frater qui
adiuvatur a fratre quasi civitas
firma（箴18：19）。

在蔡浩偉主教最後幾次與我們的聚會
中，他經常反覆說，「彼此相愛！」
那正回應著我們父親意向的呼聲。
「聖若望宗徒在宣講新的誡命
mandatum novum，即我們應彼此
相愛的誡命時，是多麼堅持。我會跪
下來，不是裝模作樣的—而是聽從我



內心的指示—求你們為了愛天主的緣
故，彼此相愛，彼此幫忙，為彼此伸
出援手，懂得如何寬恕彼此。因此，
拒絕驕傲，要有憐憫之心，表現愛
德；以祈禱和真誠的友誼幫助彼
此。」[34]

友誼與信任的使徒工作

18.在主業團初期，聖施禮華便教導我
們，天主邀請我們在世上宣講福音的
具體特定方式。「你要藉著及時的話
語，開拓使徒工作的眼界，將人靈與
天主的距離拉近；藉著睿智的建言，
幫助人們以基督徒態度，面對問題；
藉著你友善的談話，教導他人如何實
踐愛德：也就是透過一種，我有時會
稱做友誼與信任的使徒工作。」[35]

真正的友誼—如同愛德，將友情的人
性層面，提升到超性層面—本身便極
具價值。它不是一種為了獲得社交優
勢的手段或工具，縱然是有可能獲此
優勢（但也可能帶來劣勢）。我們的
父親，在鼓勵我們與眾人培養友誼的



同時，也相對警告我們：「我的孩子
們，你們要如此為之：絕非利用友
誼，作為滲透社交的策略（那會令友
誼喪失固有的內在價值），而是將友
誼作為必要條件，是人類手足情誼首
要和最直接的條件。無論彼此間有多
迥異，我們基督徒有責任在其中培養
友誼。」[36]

友誼含有「固有的內在價值」，因為
那意味著對他人真誠的關心。因此
「友誼本身就是使徒工作，友誼本身
就是我們付出和接受光照的對話。在
友誼中，當為彼此開闢新的視野，計
畫就打造出來了。在友誼中，我們有
福同享、有難同當。我們在一起很開
心，因為天主要我們快樂。」[37]

當友誼是忠誠時，便不會淪為工具
化。每位朋友，都只渴求向另一個人
傳遞他們生命歷練中的美好。通常我
們會不經意地透過我們的表率、我們
的喜樂和去服務的渴望，以數千種小
方式傳遞美好。然而，「身體力行的



見證有其價值，但並不表示我們應緘
默。為什麼不談論耶穌？為什麼不告
訴大家：是祂賜給我們生活的力量，
與祂交談是美事，默想祂的話對我們
有益處？」[38]而後，自然而然地，
友誼便衍生信任感，充滿對自由，敏
銳地尊重，這是那份友誼，貨真價實
的特性所必備的成效。

19. 友誼的關係，自然會有許多共享
的時刻：在散步或餐桌上一起閒談、
一起運動、享受相同的嗜好、一起出
遊等等……簡而言之，友誼需要花時
間在彼此交流，和相互信任上。沒有
信任便沒有友誼。「我所講的『友誼
的使徒工作』，指的是：個人與個人
的友誼，是自我犧牲和誠懇真摯：面
對面，心對心的。」[39]當友誼是真
摯的，當我們對另一個人的關心是誠
懇的，並充滿了我們的祈禱，便沒有
任何時刻，不是在做使徒工作：事事
皆是友誼，事事也皆是使徒工作，兩
者是無法區分的。



「因此極為重要的是，友誼並非僅只
是人性，而是天主性的。我要再次告
訴你，就如自主業團之初，我就是這
麼做的，當你們朋友的朋友，真誠的
朋友，這樣你便能進行豐碩的使徒工
作和對話。」[40]這問題並非是為做
使徒工作，而交朋友，我們要確保天
主的愛充滿我們的友誼中間，好能讓
那友誼成為貨真價實的使徒工作。

20. 一段友誼的誕生，猶如意想不到
的禮物般到來，也為此，需要耐心。
有時某些負面的經驗或偏見，意味著
需要花多些時間，讓這段我們與身邊
某個人的關係，轉化為友誼。恐懼、
在乎人言、他人的眼光或某些先入為
主的觀念，會使其困難重重。要勇於
嘗試、設身處地，並要有耐心。我們
要肖似耶穌基督，祂「準備好與所有
人交談，甚至那些像比拉多，不願知
道真理的人。」[41]

有許多傳福音的好方法。在主業團，
首要的使徒工作總是友誼。這是我們



的父親所教導我們的：「我親愛的孩
子們，主業團的工作，最美好的成
果，確實是她的成員們各自透過他們
作為表率的使徒工作，在與他們職場
上：在大學或工廠、在辦公室、在礦
坑或田地的同伴們之間，那份忠誠的
友誼。」[42]在不忽略我們手邊的工
作情況下，我們要學習，如何時時刻
刻去照顧我們的朋友們。

21.除此之外，我們對他們的友情，會
因我們在中心，和使徒性倡議活動合
作的使徒工作中，相輔相成。「你的
那份友誼，那份關係，在之後被擴展
開來，首先藉著關愛和體諒，接著那
個人開始恆常地去主業團的中心，而
後很快即被感染，將中心視為猶如自
己的家。這所有一切，顯然是以後，
在我們的那中心裡，與他所遇、相識
的人，結交新的朋友。」[43]

22. 在友誼的使徒工作中，也是我們
對與我們有不同信仰的人的使徒工作
ad fidem。「我的孩子們，要有信



德、固若金湯的信德、活生生的信
德、藉著愛而運作的信德，『在愛德
中持守真理。』veritatem facientes
in caritate（弗4：15）當與我們分離
的兄弟們，和非基督徒相處時，保持
著這份精神。去愛所有的人，對所有
人懷有愛德，向所有人伸出友誼之
手。沒有任何人，因為他/她的宗教信
仰，而在接近任何一項我們的合作性
使徒工作時，遭受惡劣的待遇。若是
那個人不願意，我們也不會談及我們
的信仰。」[44]

* * *

23.在這幾頁書信中，我一直想提醒你
們，我們都是如此需要友誼，那是天
主帶給我們安慰和喜樂的恩賜。「天
主創造人類，讓我們不由自主地，向
他人分享我們心中的感受：若是我們
得到值得高興的理由，我們感到一股
內在力量，讓我們歡唱和微笑，這讓
我們在某方面，也與他人分享我們的
喜樂。若是悲傷充斥著我們的靈魂，



我們希望周遭能有寂靜的氛圍，因為
那顯出，他人了解並尊重我們。我的
孩子們，身為人類，我們都需要彼此
的支持，能走好這條人生的道路、讓
希望成真、克服困難、享受勞苦的果
實。因此，友誼無論在人性，或超性
上，都是極為重要的。」[45]

1930年代，首批接觸主業團的年輕
人，都能深感到我們創辦人真誠的友
誼。那是首先吸引他們的，並在極其
艱難的時刻，讓他們能保持團結合
一。友誼擴大我們的喜樂，並在憂愁
中帶來安慰。基督徒的友誼，希望能
為與他/她親近的人，帶來最極致偉大
的喜樂—與耶穌基督的關係。讓我們
祈求，如聖施禮華所做的：「求祢使
我的心，肖似祢的聖心！」[46]這條
則是我們的道路。我們只有去與基督
感同身受—「你們該懷有基督耶穌的
心情」（斐2：5）—才能藉著我們的
友誼，為我們的家庭、工作，和所在
各處，帶來全然的喜樂。



你們的父親，全心全意地祝福你們，

范康仁

Copyright © Prelatura Sanctæ
Crucis et Operis Dei

(Pro manuscripto)

[1] 監督牧函，2017年2月14日，9

[2] 聖施禮華，書信，1965年10月24
日，10

[3] 本篤十六世，通諭《天主是愛》
2005年12月25日，17

[4] 教宗方濟各，宗座勸諭《生活的基
督》2019年3月25日，154

[5] 聖施禮華，書信，1943年5月31
日，8



[6] 聖施禮華，書信，1940年3月11
日，70

[7] 參聖多瑪斯･阿奎那《神學大全》
II-II, q. 23, a.1, c

[8] 聖若望保祿二世，演說，1981年2
月18日

[9] 本篤十六世，演說，2010年9月
15日

[10] 教宗方濟各，宗座勸諭《生活的
基督》2019年3月25日，152

[11] 聖施禮華《天主之友》225

[12] 聖國瑞･納祥，講道詞，43

[13] 同上

[14] 聖施禮華《鍊爐》565

[15] 聖奧思定《懺悔錄》4，7



[16] 聖若望保祿二世，宗座書函《新
千年的開始》2001年1月6日，43

[17] 聖施禮華，書信，1951年1月9
日，30

[18] 聖施禮華，書信，1965年10月
24日，10

[19] 聖施禮華《犁痕》746；參《道
路》，463

[20] 聖奧思定《基本教理講授》15，
23

[21] 聖施禮華，書信，1956年8月8
日，38

[22] 聖施禮華，書信，1965年10月
24日，2

[23] 聖施禮華，書信，1954年5月31
日，23

[24] 聖施禮華《鍊爐》943



[25] 聖施禮華，書信，1940年3月11
日，71

[26] 監督牧函，2018年1月9日，14

[27] 聖多瑪斯･阿奎那《神學大全》
II-II, q.23, a.1, c

[28] 監督牧函，2018年1月9日，13

[29] 真福歐華路《天主之友》序言

[30] 聖施禮華，書信，1957年9月29
日，76

[31] 聖施禮華，真福歐華路引用於家
書（1），115

[32] 聖施禮華，家庭聚會筆記，1972
年10月

[33] 聖施禮華，默想筆記，1964年2
月29日

[34] 聖施禮華《鍊爐》454



[35] 聖施禮華，書信，1930年3月24
日，11

[36] 聖施禮華，書信，1940年3月11
日，54

[37] 監督牧函，2018年1月9日，14

[38] 教宗方濟各，宗座勸諭《生活的
基督》176

[39] 聖施禮華《犁痕》191

[40] 聖施禮華，書信，1965年10月
24日，16

[41] 同上，12

[42] 聖施禮華，書信，1940年3月11
日，55

[43] 聖施禮華，書信，1942年10月
24日，18

[44] 聖施禮華，書信，1965年10月
24日，62



[45] 同上，16

[46] 參聖施禮華《犁痕》813

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/

jian-du-de-mu-
han-2019nian-11yue-1ri/ (2026年1月14

日)

https://opusdei.org/zht/article/jian-du-de-mu-han-2019nian-11yue-1ri/
https://opusdei.org/zht/article/jian-du-de-mu-han-2019nian-11yue-1ri/
https://opusdei.org/zht/article/jian-du-de-mu-han-2019nian-11yue-1ri/

	監督的牧函 （2019年11月1日）：友誼

