
opusdei.org
監督的牧函 （2019年11月1日）：友誼
范康仁蒙席的書信，強調友誼的重要性。「藉著在與天主的友誼中生活—這也是我們首先需要培養，和鞏固加強的友誼，你會結交到許多真心的朋友。」
2019年11月17日
耶穌的友誼
友誼的人性與基督徒價值
展現友誼
真誠與友誼
友誼與手足之情
友誼與信任的使徒工作

2019年11月1日，羅馬

諸聖節
我摯愛的孩子們，願耶穌為我看顧我的兒女們！
1.在我寫給你們的第一封中，囊括了總會議結論的長信中，我說過：「現今福傳的情況比以往更加需要優先注重個人的接觸、聯繫。這份關係是聖施禮華在福音的陳敘中所找到的，是做使徒工作模式的中心。」[1]
在我與來自各個國家的人，進行的多場聚會中，都有些人自發地提到關於友誼的問題。聖施禮華經常提醒我們，這份對人性和基督性皆重要的崇高的美善。也有眾多例子，見證他本人是如何培養了許多細水長流至一輩子的友誼。如我們所知，他強調主業團的使徒工作，即是友誼與信任。在這封信中，我想要提醒你們，我們的父親在關於這方面的某些教導。
耶穌的友誼
2. 耶穌基督身為完美的人，全然地活出友誼的人性價值。在福音中，我們看到祂自年幼時，與周遭的人建立友誼。當祂僅12歲時，瑪利亞和若瑟，在從耶路撒冷返程時，以為耶穌與一群朋友和親戚在一起（參路2：44）。之後，在祂的公開生活時期，我們見到吾主，經常去朋友和熟人的家，無論是去拜訪他們，或是一起吃頓飯：在伯多祿的家（參路4：38）、在肋未的（參路5：29）、西滿的（參路7：36）、雅依洛的（參路8：41）、匝凱的（參路19：5）等……我們也看到祂參加迦納的婚宴（參若2：1），還有一些與眾人一起朝拜的地方（參若8：2）。在其他一些場合，祂專注的在門徒們身上花些時間。（參谷3：7）
耶穌在任何場合，都善用機會建立友誼，我們經常見到祂停下腳步，花時間與一些人共處。幾分鐘的對話，便足以讓撒瑪黎雅婦人感到自己被祂認識和理解了。也因此，她問：「莫非他就是默西亞嗎？」（參若4：29）。厄瑪烏的門徒們，在與耶穌共行一段路，並共坐一桌後，認出了這位讓他們的心，因著祂的話而燃著熱火的朋友。（參路24：32）
吾主經常花更多時間，在祂的朋友們身上。我們在伯達尼的家如此見到。在那裡，祂花了好幾天的時間享受家庭的親密，「耶穌分享著關愛與鼓勵的話語，並以自身的友情回應他們兄妹的友誼。在伯達尼的家，與拉匝祿、瑪爾大和瑪利亞，有著多麼美妙的對話！」[2]在那個家，我們也學到基督的友誼，能產生深深的信賴（參若11：21），並充滿著同理心，特別是在他們的憂傷中，陪伴他們的能力。（參若11：35）
然而，是在最後的晚餐，吾主顯現出祂最深的渴望，奉獻出祂的友情。在充滿親密感的晚餐廳中，耶穌告訴門徒們：「我稱你們為朋友」（參若15：15）。那句話也是對我們所有人所說。天主愛我們，並非只是如受造物，而是如在基督內的孩子般，祂給了我們真正的友誼。而我們藉著將自己的意志，結合於祂的、去做吾主所意願的，回應這份友誼。（參若15：14）
「願意同樣的事物，拒絕同樣的事物。」Idem velle, idem nolle，這是古人對於真正愛的真諦所認知的︰使自己與另一位相似，包括思想和願意相同的事物。天主與人的愛情故事，就在於這個意志上的共融，在理智和感覺的共融中成長，這樣我們的意願越來越與天主的意願相符合︰天主的意願為我來說已經不是外來的、作為誡命強加給我的，而是我自己的意願，因為我已經體驗到天主在我內比我自己更在我內。這樣在天主內的自我捨棄不斷增長，而天主就是我們的喜樂 （參詠73/72：23-28）。」[3]
3. 深知我們與耶穌有著真摯的友誼，讓我們充滿信心，因為祂是信實的。「我們與耶穌的友誼不會瓦解。即使有時候祂看似沉默不言，但祂絕不會棄我們不顧。當我們需要祂時，祂將自己顯示給我們（參耶29：14）；無論我們走到哪裡，祂必與我們同在（參蘇1：9）。這是因為祂從不違背祂的盟約。祂只要求我們不要離棄祂：你們住在我內，我也住在你們內（若15：4）。可是，即使我們離開祂，祂仍然是忠信的，因為祂不能否認自己（弟後2：13）。」[4]
要回應耶穌的友誼，就是要去愛祂，以基督徒生命的靈魂，並試著在我們所做的一切事上，去彰顯出那份愛去愛祂。「我們要具備富饒的內在生活，那是與天主間友誼的確切徵象，也是在做與人靈相關的工作中，必不可缺的條件。」[5]所有使徒工作，一切有益於人靈的工作，都源於這份與天主的友誼，這是真正基督徒愛他人的根源。「藉著在與天主的友誼中生活—這也是我們首先需要培養，和鞏固加強的友誼，你會結交到許多真正的朋友（參德6：17）。吾主所付出，且持續付出的努力，好讓我們留在祂的友誼中，祂也希望利用我們作為工具，為其他眾多人靈付出這般的努力。」[6]
友誼的人性與基督徒價值
4.友誼是非常豐富多彩的人性現實—一種雙方互愛的形式，建立在相互共有的認知和溝通上。[7]那是一種愛的形式，指引「出自兩個方向，並為對方尋求真正的好，一種產生團結和喜樂的愛。」[8]因此福音說，「忠實的朋友，是無價之寶，他的高貴無法衡量。」（德6：15）
愛德將人類愛的能力，昇華到超性的程度，友誼亦是如此。「友誼是最高貴和最高等的人性情感之一，藉著天主的恩寵而淨化和轉化。」[9]這份情感，有時就這麼油然而生，但需要透過聯繫，和需要貢獻些許時間，才能增長。「友誼並非瞬間即逝的，而是穩固、堅定、忠誠的關係，並隨著時間逐漸發展成熟。這種情感關係使我們感到合而為一，而且是一種慷慨的愛，推動我們尋求朋友的益處。」[10]
5. 天主經常利用真正的友誼，去執行祂救贖的工作。舊約中，記述著年輕時的達味，和以色列王位繼承人約納堂之間的友誼（參撒上18：4）。約納堂毫不在意與他的朋友分享他所擁有的一切（參撒上19：4）。約納堂甚至冒著可能喪失繼承權的風險，為他朋友辯護，「因為他愛達味如愛自己的性命。」（參撒上20：17）這真摯的友誼令他們都效忠於天主（參撒上20：8,42）。
早期基督徒的芳表，在這方面特別有說服力。我們的父親曾說道，「他們通過基督的心相愛，那愛既溫柔又強壯。」[11]那份對彼此的愛，自教會一開始，便是耶穌門徒們鮮明的特徵（參若13：35）。
我們從基督宗教初期的幾個世紀，在聖巴西略和聖額我略．納齊盎身上發現到另一個例子。他們之間始自年輕時的友誼，令他們一生都團結合一，甚至時到今日，在禮儀日曆中，他們也共享同一日慶祝瞻禮。聖額我略說：「我們唯一的目標和夙願就是德行，以及一生對將會到來的賜福所懷抱的希望。」[12]他們的友誼，不但不使他們與天主間產生距離，反倒拉近與祂的關係：「為達此目標，我們為我們的生命和行動，訂立輕重緩急的秩序。我們遵守天主的誡律，並彼此激勵愈具美德。」[13]
6. 「在基督徒的身上，在天主子女的身上，友誼與愛德是同樣一件事。它們是聖神的光輝，散播溫暖。」[14]我們更可以藉著聖奧思定對吾主的傾訴，對於基督徒而言：「真誠的友誼，僅存在於那些祢透過愛德所結合為一的。」[15]因此，因為愛德深淺不一，也因為個人的時間有限，友誼也會交情濃淡不一。因而人們經常談到做「很好的朋友」，或擁有一段「很好的友誼」，這不排除真正友誼存在的事實，縱使並非那麼濃厚或親密。
在新千年的開始，聖若望保祿二世說，所有在未來會進行的使徒性倡議活動，若不是奠基於對每一個人真誠的愛，不是「分享他們的喜樂與痛苦，感覺到他們的渴望，照顧他們的需要，給他們真誠深厚的友誼。」[16]，那麼，活動將會變成「沒有靈魂的機制」。我們的中心，旨在貫徹偉大的教理，應當成為能讓許多人，找到真誠的愛，和學習做真心好友的地方。
7. 基督徒友誼並不排除任何人；懷抱寬大的心懷，意在向所有人敞開。法利賽人批判耶穌當「稅吏和罪人的朋友」（瑪11：19）不是件好事。要努力效法吾主，在我們自身的渺小中，「我們也不要排斥任何人；我們在對基督的愛中，不要拒絕任何一個靈魂。因此，你要與所有職場上的同事們，培養堅定、忠誠和真摯的友誼—那是，基督徒的友誼。還要更進一步，與所有人都一樣，不論他們的個人情況為何。」[17]
基督全然沉浸於祂所在之處，和那個時代的社會環境，這也給了我們表率。如同聖施禮華所寫，「吾主並不將祂的對話侷限於一小群、特定的族群。祂向所有人交談：對聖婦們、對廣大群眾；對像尼苛德摩般的以色列貴族，也對如匝凱般的稅吏；對那些被視為虔誠的人，也對如撒瑪黎雅婦人般的罪人；對健康者和對患病者；對那些祂溫柔地愛著的窮人們；對律法經師們，也對那些以色列外教人，祂誇讚他們的信德；對年長者，也對孩童們。耶穌的話語—那治癒、安慰和啟發的話語，不拒絕任何人。我多麼頻繁的默想基督做使徒工作的方式：同時具備人性和天主性，根基於友誼與信賴！」[18]
展現友誼
8. 友誼，在具有愛德的特徵，能去「理解他人」時，特別有價值。「真摯的友誼，也意味著：做出誠意的努力，去理解朋友們的信念，即使我們根本不會分享或接受他們的信念。」[19]因此，我們的朋友幫助我們，去了解在看待人生方面，那些與我們不同的觀點，這豐富了我們的內在世界。而當友誼變得深厚，讓我們更能以不同方式體驗世界。最終，這便是真正共享他人的情感，也共享他們的生命和他們的歷練。
愛他人意味著以他們的原貌，帶著他們的問題、他們的缺點、他們個人的過往、他們的周遭環境，和他們親近耶穌的時間點，去看待和肯定他們。因此，要建立一段真摯的友誼，我們需要剔除偏見，學習去發現每個人的美好，並擯棄將他們重塑成「我們的形象」的希望。我們的朋友接受我們的關愛，不需要履行任何條件。作為基督徒，我們更是視他人為天主所愛的人。每個人都是獨特的，就如同每段友誼的關係。
如同聖奧思定所說：「不應該給所有人同樣的藥，儘管都需要相同的愛。這同樣的愛，為某些人提供光照，為另一些人同甘共苦……為某些人是溫和的、為另一些人是嚴厲的；為所有人而言都不是仇敵，而是母親。」[20]身為朋友，代表著學會對待每個人，如吾主所為。「天主在創造人靈時，從未重複。每個人存有自己的形式，而我們要根據天主已經做的，以及祂是如何意願帶領他們的形式，對待每個人。」[21]因為這是個去發掘，和愛他人的美好的問題，友誼也意味著與我們的朋友一同受苦、為他們受苦。在困難的時刻，重發我們的信德，相信天主以祂的方式、以祂的時間，在人靈中行事，這樣能帶來很大的助益。
9. 除此之外，友誼有著無以數計的社會價值，因為它在家庭成員間，促進和諧，並創造更配得上人類的社會環境。我們的父親寫道，「藉著天主的聖召，你活在世上，與你同等的男女同伴們，分享著喜樂與憂愁、努力和夢想、希望和冒險。在這世上走著無數條的道路，本著我們的精神，你將會努力與所有人和睦相處，熱情對待所有人，好能協助創造和平和充滿友誼的環境。」[22]
這友誼的大環境，是我們每個人都被召去隨處創造的，是付出許多努力，讓他人的生活更美好的成果。增進融洽、喜樂、耐心、樂觀、細膩和所有一切德行，好能愜意地與他人一起生活，這對於讓人們能感到被歡迎和高興而言，是很重要的：「親切溫柔的言語，能使友人增多。」（德6：5）盡力去改善我們自身的性格，是促進友誼的必要條件。
相反地，某些表達自己的方式，會干擾或阻礙塑造友誼的環境。舉例來說，太過強調要表達自己的意見，或給人一種我們自認自己的觀點是最明確的印象，又或是對他人的話語不表示積極關心，這些行為，都讓一個人封閉自我。有時，這些形式的行為，正表現出無法分辨哪些只是意見，哪些不是，或無法為一些並非只有一項解決之道的議題，賦予相對的價值。
10.我們基督徒對他人的關心，是源自與基督的共融，以及認同祂所召叫我們的使命，「我們被召去服務大眾。不封閉自我，而是面對男女眾生。存在我們的內心深處，是吾主耶穌基督的話：『我很憐憫這批群眾，因為他們同我在一起已經三天，也沒有什麼可吃的了。』（谷8：2）」[23]
強化與我們朋友們的連繫，需要花時間和付出關心，而且也代表著要避免追尋自己的安逸舒適，將我們各自的偏好置之度外。對基督徒而言，這首先意味著祈禱，確信在祈禱中，我們會找到真正的力量，去轉化這個世界。「為了讓我們的這個世界，能行於那唯一值得的基督徒道路上，基於天主先與我們締結忠誠的友誼，我們要跟所有人，也如此為之。」[24]
真誠與友誼
11. 「真正的朋友絕不會是雙面人：『三心兩意的人，在他一切的行徑上，易變無定。』Vir duplex animo inconstans est in omnibus viis suis（雅1：8）友誼若要忠誠，需要犧牲、言行合一、在正直有操守的事上互惠互助。朋友是堅定和真誠的，伴隨超性的智德、謹慎。」[25]友誼是互相的：是真誠的雙向交流，相互分享自身的經驗，才能截長補短。
朋友間分享著喜樂，如同牧羊人尋獲迷失的羔羊（參路15：6），和那位尋獲遺失達瑪的婦人（參路15：9）。除此之外，他們也分享著彼此的夢想、計畫及憂傷。友情，在能隨時見義勇為上更顯突出，一如我們看到那位男子，趨向耶穌，請求祂治癒他那位身為百夫長朋友的僕人（參路7：6）。更重要的是，至高無上的友誼，傾向於仿效耶穌基督對友誼，偉大崇高的愛：「人若為自己的朋友捨掉性命，再沒有比這更大的愛情了。」（若15：13）
12. 有時可能因為矜持或羞澀，使他/她無法向他人表達他們所有的情感。若能克服這層障礙、不懼怕，將會是個讓天主能傾注祂的愛於那些朋友中的契機。「真正的友誼，需要共有真誠的情誼，才能鞏固彼此間的自由和親密。」[26]聖多瑪斯亦說，真誠的友誼必須形之於外，且需要「某種相互的愛，因為友誼是介於朋友與朋友之間。」[27]
同時，真誠地獻出我們的友情，意味著願意承擔風險，因為總會有時候，落花有意，流水無情。這也是吾主所經歷過的，當那富少年寧願選擇不同的道路（參谷10：22），或當祂從橄欖山上下來時，為耶路撒冷的心硬而哀哭（參路19：41）。在經歷這些遲早會發生的事情後，我們要再次克服對承擔風險的懼怕，就如耶穌對待我們每個人一樣。換言之，我們需要接受我們自身的脆弱，持續不希冀能有所回報地先踏出第一步，定睛於有可能發生的崇高美好：真摯的友誼。
13.為了打造，能讓碩果纍纍的友誼增長的大環境，我們要培養個人的自發性，並鼓勵每個人在家庭生活和社交上的積極倡議活動。自發性和積極倡議，這兩大特質，在任何環境下，皆無法在慣性、惰性中增長：它們必須被培育薰陶，人也都需要被鼓勵去顯出自己的真樣貌。這樣自然而然，會衍生多元性，「應愛護和培養這種多元化，儘管有時可能會發現這種多樣性令人難以接受，但是需要的。一個熱愛自由的人，會設法去看到別人在這些廣泛的領域裡，所思考到、做到的積極且具有吸引力的一面。」[28]珍惜與我們不同、或想法不同的人，代表內在的自由和開放，這也是真誠友誼的特徵。
從另一個角度看，友誼如同愛（是一種表現），並非是單一的。人不會將自己私密的事，同等地分享給所有的朋友。例如，夫妻間的友誼，和聖施禮華極力推崇的親子間的、手足間的，或同事間的友誼，都不盡相同。在這所有友誼之中，針對每段特別關係，都共享一塊內的空間。尊重我們以不同方式，向他人展現我們的親密感，這並非缺乏真誠，或友誼上的瑕疵，恰恰相反，是維持一段真正自然關係的條件。
友誼與手足之情
14. 真福歐華路寫道：「為愛天主的人言，成為祂的孩子和祂的朋友是件不可分割的事實。」[29]同樣，手足之情和友情亦是密不可分。始於有相同父母的單純關係，手足情誼，透過兄弟姊妹間的愛和情感，產生了友誼，這意味著共享興趣、嗜好、體諒、溝通、周到又敏銳的服務、提供物質上協助等……
同樣的，因著共有主業團的聖召，而產生的手足情誼，也需要在友誼的層面展現出來，當渴望於他人的是他們的喜樂、他們的忠貞和他們的聖德，這份友誼便會趨於成熟。同時，這友誼不是「特殊的」，意指不是獨佔或排他的，反而總是對他人開放，縱使因時間和空間的限制，無法同等地與所有人緊密交流、相處。
「藉著細緻的愛德—這也是主業團的特點，我們彼此互助，活出和去愛我們自己與他人的聖德。我們如紙牌般感到強韌有力，無法獨自站立，但卻能因相互支撐，築成一座城堡。」[30]因此，那結合我們的愛，也正是團結整個主業團的愛。
15.友誼，是對我們共有任務的恆常支持和激勵。我們與兄弟或姊妹，一起分擔彼此的喜樂、計畫、憂慮和希望，雖然顯然地，在我們與天主的個人關係上，通常只會保留於靈修指導時訴說。夫妻之間、親子之間，和大致上摯友間的友誼，也是如此。
致力於讓他人的生活更美好，是喜樂的承擔，也是組成我們日常生活的一部分。在這方面，只要我們按常理和超性觀行事，便不太可能太過偏離正軌。相反地，這是成聖道路上的基要部分。「我不介意老生常談：所有人都需要關愛，我們在主業團中也需要。在確保不做任何肉麻的事之下，你們彼此的情感持續增長。任何影響我一個孩子的事，應該—真誠地！—也與我們息息相關。」[31]對於那些曾與我們父親共處的人，特別懷念他的關愛、情感。這情感致使他為他的兒女爭取最好的，同時驅使他深愛他們的自由。
16. 手足情感是愛德，讓我們一方面以基督的眼光去看待他人，一再地重新發現他們的價值。另一方面，這讓我們希望他們能更精進、更有聖德。聖施禮華鼓勵我們：「對於愛天主和愛他人方面，總是要懷有寬大的心胸。我經常請求吾主賜予我一顆如祂一般的聖心。所以能這麼做，首先是要更加充滿著祂，然後永不埋怨地愛所有的人。我所以能體諒他人的短處，因為我無法忘卻天主是如何地包容我。這份體諒是真誠的情感，也展現於需要作出手足規勸時，因為那是以全然超性的方式，幫助周遭的人。」[32]手足規勸源自於關愛；它表現出我們希望他人，能時時刻刻更加喜悅。做規勸有時會很困難，但這也是另一個讓我們深為感激的因素。
17. 我們個人的喜樂，並非取決於成功與否，而是我們所獲得和付出的愛。我們的兄弟姊妹給我們的愛，賦予我們所需的安全感，好能「打一場最美麗的愛與和平的戰役：in hoc pulcherrimo caritatis bello! 我們試著將基督的愛帶給所有人，不因語言、國籍或職業階層而有所例外。」[33] 我們都知道，我們的父親是多麼熱愛福音中的這經句：「兄弟彼此協助，宛若堅固的城」Frater qui adiuvatur a fratre quasi civitas firma（箴18：19）。
在蔡浩偉主教最後幾次與我們的聚會中，他經常反覆說，「彼此相愛！」那正回應著我們父親意向的呼聲。「聖若望宗徒在宣講新的誡命mandatum novum，即我們應彼此相愛的誡命時，是多麼堅持。我會跪下來，不是裝模作樣的—而是聽從我內心的指示—求你們為了愛天主的緣故，彼此相愛，彼此幫忙，為彼此伸出援手，懂得如何寬恕彼此。因此，拒絕驕傲，要有憐憫之心，表現愛德；以祈禱和真誠的友誼幫助彼此。」[34]
友誼與信任的使徒工作
18.在主業團初期，聖施禮華便教導我們，天主邀請我們在世上宣講福音的具體特定方式。「你要藉著及時的話語，開拓使徒工作的眼界，將人靈與天主的距離拉近；藉著睿智的建言，幫助人們以基督徒態度，面對問題；藉著你友善的談話，教導他人如何實踐愛德：也就是透過一種，我有時會稱做友誼與信任的使徒工作。」[35]
真正的友誼—如同愛德，將友情的人性層面，提升到超性層面—本身便極具價值。它不是一種為了獲得社交優勢的手段或工具，縱然是有可能獲此優勢（但也可能帶來劣勢）。我們的父親，在鼓勵我們與眾人培養友誼的同時，也相對警告我們：「我的孩子們，你們要如此為之：絕非利用友誼，作為滲透社交的策略（那會令友誼喪失固有的內在價值），而是將友誼作為必要條件，是人類手足情誼首要和最直接的條件。無論彼此間有多迥異，我們基督徒有責任在其中培養友誼。」[36]
友誼含有「固有的內在價值」，因為那意味著對他人真誠的關心。因此「友誼本身就是使徒工作，友誼本身就是我們付出和接受光照的對話。在友誼中，當為彼此開闢新的視野，計畫就打造出來了。在友誼中，我們有福同享、有難同當。我們在一起很開心，因為天主要我們快樂。」[37]
當友誼是忠誠時，便不會淪為工具化。每位朋友，都只渴求向另一個人傳遞他們生命歷練中的美好。通常我們會不經意地透過我們的表率、我們的喜樂和去服務的渴望，以數千種小方式傳遞美好。然而，「身體力行的見證有其價值，但並不表示我們應緘默。為什麼不談論耶穌？為什麼不告訴大家：是祂賜給我們生活的力量，與祂交談是美事，默想祂的話對我們有益處？」[38]而後，自然而然地，友誼便衍生信任感，充滿對自由，敏銳地尊重，這是那份友誼，貨真價實的特性所必備的成效。
19. 友誼的關係，自然會有許多共享的時刻：在散步或餐桌上一起閒談、一起運動、享受相同的嗜好、一起出遊等等……簡而言之，友誼需要花時間在彼此交流，和相互信任上。沒有信任便沒有友誼。「我所講的『友誼的使徒工作』，指的是：個人與個人的友誼，是自我犧牲和誠懇真摯：面對面，心對心的。」[39]當友誼是真摯的，當我們對另一個人的關心是誠懇的，並充滿了我們的祈禱，便沒有任何時刻，不是在做使徒工作：事事皆是友誼，事事也皆是使徒工作，兩者是無法區分的。
「因此極為重要的是，友誼並非僅只是人性，而是天主性的。我要再次告訴你，就如自主業團之初，我就是這麼做的，當你們朋友的朋友，真誠的朋友，這樣你便能進行豐碩的使徒工作和對話。」[40]這問題並非是為做使徒工作，而交朋友，我們要確保天主的愛充滿我們的友誼中間，好能讓那友誼成為貨真價實的使徒工作。
20. 一段友誼的誕生，猶如意想不到的禮物般到來，也為此，需要耐心。有時某些負面的經驗或偏見，意味著需要花多些時間，讓這段我們與身邊某個人的關係，轉化為友誼。恐懼、在乎人言、他人的眼光或某些先入為主的觀念，會使其困難重重。要勇於嘗試、設身處地，並要有耐心。我們要肖似耶穌基督，祂「準備好與所有人交談，甚至那些像比拉多，不願知道真理的人。」[41]
有許多傳福音的好方法。在主業團，首要的使徒工作總是友誼。這是我們的父親所教導我們的：「我親愛的孩子們，主業團的工作，最美好的成果，確實是她的成員們各自透過他們作為表率的使徒工作，在與他們職場上：在大學或工廠、在辦公室、在礦坑或田地的同伴們之間，那份忠誠的友誼。」[42]在不忽略我們手邊的工作情況下，我們要學習，如何時時刻刻去照顧我們的朋友們。
21.除此之外，我們對他們的友情，會因我們在中心，和使徒性倡議活動合作的使徒工作中，相輔相成。「你的那份友誼，那份關係，在之後被擴展開來，首先藉著關愛和體諒，接著那個人開始恆常地去主業團的中心，而後很快即被感染，將中心視為猶如自己的家。這所有一切，顯然是以後，在我們的那中心裡，與他所遇、相識的人，結交新的朋友。」[43]
22. 在友誼的使徒工作中，也是我們對與我們有不同信仰的人的使徒工作ad fidem。「我的孩子們，要有信德、固若金湯的信德、活生生的信德、藉著愛而運作的信德，『在愛德中持守真理。』veritatem facientes in caritate（弗4：15）當與我們分離的兄弟們，和非基督徒相處時，保持著這份精神。去愛所有的人，對所有人懷有愛德，向所有人伸出友誼之手。沒有任何人，因為他/她的宗教信仰，而在接近任何一項我們的合作性使徒工作時，遭受惡劣的待遇。若是那個人不願意，我們也不會談及我們的信仰。」[44]
* * *
23.在這幾頁書信中，我一直想提醒你們，我們都是如此需要友誼，那是天主帶給我們安慰和喜樂的恩賜。「天主創造人類，讓我們不由自主地，向他人分享我們心中的感受：若是我們得到值得高興的理由，我們感到一股內在力量，讓我們歡唱和微笑，這讓我們在某方面，也與他人分享我們的喜樂。若是悲傷充斥著我們的靈魂，我們希望周遭能有寂靜的氛圍，因為那顯出，他人了解並尊重我們。我的孩子們，身為人類，我們都需要彼此的支持，能走好這條人生的道路、讓希望成真、克服困難、享受勞苦的果實。因此，友誼無論在人性，或超性上，都是極為重要的。」[45]
1930年代，首批接觸主業團的年輕人，都能深感到我們創辦人真誠的友誼。那是首先吸引他們的，並在極其艱難的時刻，讓他們能保持團結合一。友誼擴大我們的喜樂，並在憂愁中帶來安慰。基督徒的友誼，希望能為與他/她親近的人，帶來最極致偉大的喜樂—與耶穌基督的關係。讓我們祈求，如聖施禮華所做的：「求祢使我的心，肖似祢的聖心！」[46]這條則是我們的道路。我們只有去與基督感同身受—「你們該懷有基督耶穌的心情」（斐2：5）—才能藉著我們的友誼，為我們的家庭、工作，和所在各處，帶來全然的喜樂。
你們的父親，全心全意地祝福你們，
范康仁
Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis et Operis Dei
(Pro manuscripto)

[1] 監督牧函，2017年2月14日，9
[2] 聖施禮華，書信，1965年10月24日，10
[3] 本篤十六世，通諭《天主是愛》2005年12月25日，17
[4] 教宗方濟各，宗座勸諭《生活的基督》2019年3月25日，154
[5] 聖施禮華，書信，1943年5月31日，8
[6] 聖施禮華，書信，1940年3月11日，70
[7] 參聖多瑪斯･阿奎那《神學大全》II-II, q. 23, a.1, c
[8] 聖若望保祿二世，演說，1981年2月18日
[9] 本篤十六世，演說，2010年9月15日
[10] 教宗方濟各，宗座勸諭《生活的基督》2019年3月25日，152
[11] 聖施禮華《天主之友》225
[12] 聖國瑞･納祥，講道詞，43
[13] 同上
[14] 聖施禮華《鍊爐》565
[15] 聖奧思定《懺悔錄》4，7
[16] 聖若望保祿二世，宗座書函《新千年的開始》2001年1月6日，43
[17] 聖施禮華，書信，1951年1月9日，30
[18] 聖施禮華，書信，1965年10月24日，10
[19] 聖施禮華《犁痕》746；參《道路》，463
[20] 聖奧思定《基本教理講授》15，23
[21] 聖施禮華，書信，1956年8月8日，38
[22] 聖施禮華，書信，1965年10月24日，2
[23] 聖施禮華，書信，1954年5月31日，23
[24] 聖施禮華《鍊爐》943
[25] 聖施禮華，書信，1940年3月11日，71
[26] 監督牧函，2018年1月9日，14
[27] 聖多瑪斯･阿奎那《神學大全》II-II, q.23, a.1, c
[28] 監督牧函，2018年1月9日，13
[29] 真福歐華路《天主之友》序言
[30] 聖施禮華，書信，1957年9月29日，76
[31] 聖施禮華，真福歐華路引用於家書（1），115
[32] 聖施禮華，家庭聚會筆記，1972年10月
[33] 聖施禮華，默想筆記，1964年2月29日
[34] 聖施禮華《鍊爐》454
[35] 聖施禮華，書信，1930年3月24日，11
[36] 聖施禮華，書信，1940年3月11日，54
[37] 監督牧函，2018年1月9日，14
[38] 教宗方濟各，宗座勸諭《生活的基督》176
[39] 聖施禮華《犁痕》191
[40] 聖施禮華，書信，1965年10月24日，16
[41] 同上，12
[42] 聖施禮華，書信，1940年3月11日，55
[43] 聖施禮華，書信，1942年10月24日，18
[44] 聖施禮華，書信，1965年10月24日，62
[45] 同上，16
[46] 參聖施禮華《犁痕》813


epub | document generated automatically from https://opusdei.org/zht/article/jian-du-de-mu-han-2019nian-11yue-1ri/ (2026年1月13日)
cover.jpg
+'# opusdei.org

EBERHE (20
19%11H1H)






