
opusdei.org

基於德行上的個性

這一系列的新文章是有關如何
塑造堅強的基督徒人格。「德
行強化我們的個性，使其穩定
祥和，讓我們超越自我。」

2019年7月26日

「正在耶穌出來行路時，跑來了一個
人，跪在他面前，問他說：『善師，
為承受永生，我該作什麼？』」[1] 作
為我主的門徒，我們和宗徒一同見證
了這一幕，也許會驚訝於祂的回答，
耶穌對他說：「你為什麼稱我善？除
了天主一個外，沒有誰是善的。」[2]



耶穌沒有直接回答他。以柔和的神聖
的教育方式，祂想導引那年輕人認識
到自己所渴望的最深層意義：「耶穌
向少年顯示他所提出來的問題，實在
是個宗教問題，他所說的善，吸引
人、約束人、以天主為根據、就是天
主，唯有祂堪當被人『全心、全靈、
全意』愛慕。」[3]

進入永生

我主馬上回到那個年輕人大膽的問
題：「我必須做什麼？」祂答說：
「如果你願意進入生命，就該遵守誡
命。」[4] 福音把這個年輕人描繪成嚴
守猶太法律的人，他可能會對這個答
覆感到滿意。師傅指出他從小就遵守
的誡命，堅定了他的信念。[5] 但是他
想要這位用權威方式教導的新師傅講
得更清楚。他正確地猜到基督可以為
他打開做夢也想不到的視野。「什麼
誡命？」[6] 他問道，耶穌提醒他與我
們鄰人的責任：「不可殺人，不可奸
淫，不可偷盜，不可作假見證；應孝



敬父母；應愛你的近人，如愛你自
己。」[7] 這些是屬於「第二塊石板」
的誡命，「藉保護人的許多善而維護
天主的肖像－人的善。」[8] 正如聖奧
古思定所說，自由的開端，是沒有罪
惡的自由。[9] 換句話說，這些是愛情
路徑上的第一階段，但還不是一個成
熟、充分發展的愛情。

我還缺少什麼？

那少年人知道這些事，並照著行。但
他的心想要的還不止這些。他肯定還
能做些什麼。耶穌「定睛看他，就喜
愛他。」[10] 我主向他提出一個生命
的挑戰：「你還缺少一樣：你去，變
賣你所有的一切，施捨給窮人，你必
有寶藏在天上，然後來，跟隨我！」
[11]基督已經把這個人直截了當的放
在他自己的良心、他的自由、他想變
得更好的願望面前。我們不知道他在
多大程度上理解了師傅的要求，但從
他自己的問題，「我還缺少什麼？」
來看，他似乎在期待另外「可行的



事」。他的心性是很好的，儘管他可
能仍不明白有必要內化天主誡命的意
義。

天主呼喚我們的生命問題，不單單只
是做好事，而是「做個好人」的問
題，做個有品德的人。正如聖施禮華
所說，僅僅做個「還好的人」[12] 是
不夠的；相反的，我們必須努力成為
好人，與耶穌為我們打開的海闊天空
契合一致：「善的只有一個。」[13]

成熟的基督徒意味著能掌控我們自己
的生活，在天主面前「捫心自問」，
我們還缺少什麼。我們被激勵著離開
僅「遵行」律法的舒適地帶，發現跟
隨耶穌才是真正重要的，儘管我們自
己也有犯錯。之後，我們才讓祂的教
導去改變我們的思考方式和感受。我
們會體驗到自己從前是狹小的，萎縮
的心，現在卻因天主所賜給我們的自
由而擴大：「我必奔赴你誡命的路
程，因為你舒展了我的心靈。」[14]

道德培育的挑戰



這位年輕人萬萬沒想到，「他所缺少
的」正是把自己的生命置於天主的腳
下，且為他人服務，從而丟棄他作為
「完人」的安全感。他難過地走了，
就像所有喜歡依照自己的方式行事的
人一樣，不願讓天主來領導他、喚醒
他。天主呼喚了我們與祂的自由同
住：「基督解救了我們，是為使我們
獲得自由。」hac libertate nos
Christus liberavit. [15] 其實，在我們
的心靈深處，若少於此，則無法得到
滿足。

要成熟，意味著要學習依照崇高的理
想生活。這不光是知道一套誡律，或
是對我們行為的後果有更清晰的認
知。決定做「好人」，或「聖人」，
意思是自己要去認同基督，去發現祂
賜予我們的生活方式的緣由。因此，
要求我們理解道德規範的意義，這些
道德規範教導我們應該渴求什麼，如
何度一個真正充實的生活。這只有當
我們用基督徒德行豐富我們的生存方
式時，才有可能。



品格的支柱

道德知識不是一種抽象的論述，也非
一種技巧。我們如要培育道德的良
知，需要加強以德行為支柱的個性。
德行強化我們的個性，使其穩定祥
和，讓我們超越自我，超越自我中
心，把注意力集中在天主和他人身
上。具有美德的人是「泰然自若」
的，在面對所有的事情時，都有正確
的尺度、正直、沉著和均衡。相反
的，那些缺乏美德的人會發現，自己
很難承擔重大的計畫，也很難實現崇
高的理想。他們永遠是即興發揮，忽
進忽退，最後變得不可信靠，甚至對
他們本身也是如此。

培養美德能擴展我們的自由。德行與
適應環境，或打破常規並無關連。但
我們可以確定的是，一個單獨的行為
不足以養成積極的行為，或使習慣根
深蒂固，而形塑我們的存活方式，讓
我們能輕易做好事。習慣是通過重複
的行動養成的：我們藉著做好人變得



善良。舉個例子，如果你下定決心，
在預定的時間開始念書，你就會一次
再一次地付諸行動，這樣，接下來的
努力就會花較少的精力。但是我們需
要努力的堅持，去培養這份念書的習
慣，否則就功虧一簣了。

更新我們的精神

美德，無論是人性的還是超性的，都
指引我們走向善，走向實現我們內心
最深處的渴望。幫助我們達到真正的
幸福，與天主合一。「永生就是：認
識祢，唯一的真天主，和祢所派遣來
的耶穌基督。」[16] 德行使我們更容
易按照道德誡律行事，因而這些誡律
不再被視為必要遵守的規則，而是通
向基督徒完美的途徑，在以真福為標
誌的生活中與基督認同。真福八端，
基督的肖像，「是指生活中一些基本
態度及心情，」[17] 引導我們進入永
生。

在基督徒生命中的成長之路就在我們
面前展開，如同聖保祿勸勉我們的：



「你們應以更新的心思變化自己，為
使你們能辨別什麼是天主的旨意，什
麼是善事，什麼是悅樂天主的事，什
麼是成全的事。」[18] 聖寵改變了我
們判斷事件的方式，提供了我們行為
的新標準。我們逐漸學會調整自己看
待事物的方式，使之符合天主的旨
意，因而也體現在道德律法中。然後
我們開始熱愛道德的善，一種神聖的
生活，品味「什麼是善事，什麼是悅
樂天主的事，什麼是成全的事。」
[19] 在道德和情感生活中，我們成為
成熟的基督徒，這幫助我們全然欣賞
真正高貴、真實、公正和美麗的事
物，並拒絕冒犯天主兒女尊嚴的罪
惡。

正如聖施禮華所說，這條路通向鍛造
一個「有健全判斷力的人。」 [20] 但
是這種健全判斷力的特徵是什麼呢？
他在其他地方提及「需要成熟、堅定
的信念、足夠的教義知識、優雅的精
神和受過訓練的意志。」[21] 這是一
種多麼完美的基督徒個性啊！我們需



要成熟度方能做出具有內心自由的決
定，並對其負責。以同樣堅定和確切
的「信念」，基於對基督宗教教理的
深刻瞭解，通過培育課程或談話、閱
讀好書、反思，特別是通過他人的好
榜樣而獲得，因為「我們生命中真正
的星星，是那些善度一生的人。」
[22]，與此同時，「優雅的精神」，
表現在對人的和善，和「受過訓練的
意志」，導致德性的生活。所以，一
個「有健全判斷力的人」，在每種情
況中一定會問：「天主要求我甚
麽？」他或她會向聖神祈求光照，求
助於自己已吸收的原則，向那些能提
供協助的人尋求建議，並採取相應的
行動。

愛的果實

因此，道德行為，具體地說，就是在
出於愛德的推動下，依誡律生活，愛
激勵我們去尋求和培養道德的善。這
種愛不僅僅是本質波動起伏和稍縱即
逝的感覺，不取決於我們的情緒，也



不取決於我們在特定情況下喜歡什
麼，或寧願做什麼。更確切地說，愛
和被愛意味著付出自己，以一種自我
奉獻為基礎，建立在我們被天主所愛
的意識之上，值得把自身的自由押注
於其上的崇高理想：「人在自我奉
獻、自我臣服的那一刻，愛就被自由
所更新，而這更新正意味永遠年輕、
慷慨，可擁有更高的理想，而作出更
大的犧牲。」[23]

因此，基督徒的完美不限於去完成一
套規則，也不限於追求孤立的目標，
如自我控制或效率。而是把我們的自
由拱手呈獻給我主，以祂的恩寵回應
祂的邀請：「然後來，跟隨我！」
[24] 按照聖神的引導生活，[25] 在愛
德的推動下，懷著服務他人的願望。
然後我們逐漸明白，天主的律法才是
將這種自由選擇的愛付諸實踐特有的
途徑。這並非是個守規則與否的問
題，關鍵在於緊隨耶穌，分享祂的生
命和命運，因愛而順服祂天父的旨
意。



避免「完美主義」

加強德性而使成熟增長的決心，與自
戀狂追求的完美相去甚遠。我們為愛
我們的天父而奮戰，是凝視著祂，而
非自己。因此，萬一我們錯誤地將內
心的掙扎集中在講求效率或結果，那
麼，我們必須拒絕任何可能出現的
「完美主義」傾向。儘管這種心態在
某些職場中很常見，但它破壞了基督
徒的道德生活。聖德首先在於愛天
主。

我們從自己和他人身上體驗到，成熟
使得對正直行為的渴望，和實在的局
限性成為相互融洽協調的。我們有時
可能想把聖保祿的話變成自己的：
「我不明白我作的是什麼：我所願意
的，我偏不作；我所憎恨的，我反而
去作。我這個人真不幸呀！誰能救我
脫離這該死的肉身呢？」[26] 然而，
我們並不會失去平安，因為天主告訴
我們，就像祂告訴保祿宗徒一樣：
「有我的恩寵為你夠了。」[27] 我們



的感激和希望變得更強，因為天主考
慮到我們的局限，只要局限能激勵我
們改變自己的生活，向祂求助。

在這點上，基督徒在耶穌對那個年輕
人的第一個回答中，也可找到堅定的
參考點：「善的只有一個。」[28] 天
主子女的生命是根植在祂的良善上。
祂賜給我們力量，引導我們一生走向
真正有價值的事物，去理解什麼是好
的，並熱愛它，讓自己堪當得起祂所
交託給我們的使命。

J.M. Barrio ‒ R. Valdés

[1] 谷 10:17

[2] 谷 10:18

[3]聖若望保祿二世，通諭《真理的光
輝》1993年8月6日，9. 參谷22:37

[4] 瑪19:17



[5] 參谷10:20

[6] 瑪19:18

[7] 瑪19:18-19

[8] 《真理的光輝》13

[9] 參 Ioannis Evangelium Tractatus,
41,9 -10 (引用於《真理的光輝》13)

[10] 谷10:21

[11] 同上

[12] 參《道路》337

[13] 瑪19:17

[14] 詠118(119):32

[15] 迦5:1

[16] 若17:3

[17] 《真理的光輝》16



[18] 羅12:2

[19] 同上

[20] 《道路》33

[21] 《與施禮華蒙席會談》93

[22] 本篤十六世《在希望中得救》
2007年11月30日，49

[23] 《天主之友》31

[24] 谷10:21

[25] 參迦5:16

[26] 羅7:15-24

[27] 格後12:9

[28]瑪19:17



pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/ji-

yu-de-xing-shang-de-ge-xing/ (2026年2
月4日)

https://opusdei.org/zht/article/ji-yu-de-xing-shang-de-ge-xing/
https://opusdei.org/zht/article/ji-yu-de-xing-shang-de-ge-xing/

	基於德行上的個性

