
opusdei.org

工作與默觀（一）

當聖施禮華堅持我們的工作可
以成為默觀的祈禱時，他是什
麼意思？這是關於如何聖化我
們日常工作一系列文章的第一
篇。

2019年2月4日

下載 《工作與默觀（一）》（pdf格
式）

「在今天的默想中，希望我們再次下
定決心—做一個默觀者；在街道上、
在工作中，跟天主不停的交談，時時

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%E5%B7%A5%E4%BD%9C%E8%88%87%E9%BB%98%E8%A7%80%EF%BC%88%E4%B8%80%EF%BC%8920190204-061107.pdf


刻刻，貫徹始終，如果我們真想忠實
地跟隨主的步伐，祈禱就是唯一的道
路。」[1]

對於那些被天主呼召在世上尋求聖
德；將工作轉化為祈禱；擁有默觀靈
魂的人來說，這確實是「唯一的途
徑」。因為「我們要麼學會在日常生
活中找到我主，要麼我們永遠都找不
到祂。」[2]

我們應該慢慢地思考聖施禮華教導的
這個基本要點。我們在本文中將關注
默觀是什麼，這一系列中跟著的文章
將更全面地探討默觀生活在工作和日
常活動中的意義。

就像在納匝肋，就像第一批基督徒一
樣

要在日常生活中發現天主賦予我們生
命的終極價值和意義。耶穌在納匝肋
的隱居生活包括「三十年辛勤工作、
熱心祈禱的時期，主過著和普通人一
樣的生活，是既神聖也富人性的生



活。在木匠工作坊裡，祂默默地、無
瑕地完成每件工作，就像日後祂在群
眾前所做的那樣完美。」[3] 因此，祂
教導我們，我們的職業、家庭和社會
生活並不妨礙我們時時祈禱，[4] 反而
是些機會，讓我們與天主保持親近，
直到有一刻，我們無法再區分什麼是
工作，什麼是默觀。

第一批基督徒在日常生活中跟隨著師
父的腳步，沿著這條默觀的道路行
進。「無論在散步、交談、休息、工
作或閱讀時，一個基督信徒在祈
禱。」[5] 第二世紀的一位作家這麼寫
道。幾世紀後，聖大國瑞也描述了許
多信徒的一個理想：「默觀的恩寵不
只是給予偉大的人，而拒絕給予卑微
的人。許多偉人和許多卑微的人都接
受該恩寵，無論他們是遠離塵世、還
是已婚的人士。因此，既然沒有任何
的狀況被排除在默觀的恩典之外，那
麼任何一個在內心護守著自己心靈的
人，都能被這恩寵啟發。」[6]



教會的教導當局，特別是從第二次梵
蒂岡會議以來，經常提醒我們這一教
導。這對我們特別重要，因為我們有
使命把基督帶到各處，並向世界灌輸
基督的精神。正如聖若望保祿二世在
提及聖施禮華的教導時說：「我們理
解平日的活動是一條與基督結合寶貴
的途徑，能夠成為聖化的場所和實
材；操練美德的環境；在工作中實現
愛的對話。因此工作被轉化成祈禱的
精神。所以，儘管一個人專心地從事
他的各種工作，他還是可以持續默觀
天主的。」[7]

天主子女的默觀

天主教教理中說：「教會稱瞻仰天上
榮耀中的天主為『榮福直觀』」。[8]
在世上，我們就能夠預嘗到對天上天
主完美的默觀。這個開始，雖然受到
限制，且與視覺有著不同的性質，[9]
但已是真正的在默觀天主，正如恩寵
一般，雖然不同於天上的榮耀，但仍
然是天主神性真正的參與。保祿說：



「我們現在是藉著鏡子觀看，模糊不
清，到那時，就要面對面的觀看了。
我現在所認識的，只是局部的，那時
我就要全認清了，如同我全被認清一
樣。。」[10] 因而，在這世上，如同
「在鏡子裡」默觀天主，是件可能的
事，感謝超性三德—活生生的信仰、
希望和愛德。信德，與望德結合，受
到愛德的鼓舞，「使我們預嘗榮福直
觀的喜悅和神光，那是我們在此世旅
居的目標。」[11]

默觀是對天主的愛和喜悅的認知，以
及祂在受造物、超自然啟示中所顯示
的計畫，最完滿的體現莫過於我主耶
穌基督的誕生、死亡和復活上。聖十
字若望稱默觀為「愛的科學」。[12]
聖多默阿奎那將其定義為：對真理的
透徹認識，不是藉由推理的過程，而
是藉由強烈的愛情。[13]

心禱是與天主對話。你寫道：「『祈
禱是和天主談話。可是談些什麼
呢？』談什麼？就是談天主，談你自



己：你的快樂、憂愁、成功與失敗、
高尚的抱負、每日的擔憂，甚至你的
弱點！感恩和祈求；真愛和賠補。

簡單地說，認識祂，也認識你自己：
『與祂交往！』」[14] 在屬靈生活
中，這種與天主的對話隨著信賴的孝
愛之情的增加而逐漸簡化。這樣一
來，祈禱就不再需要言語，無論是外
在的還是內在的。「言語變得沒有
用，因唇舌已不能表達，理智靜止
了，不需思考，只需注視！」[15]

這就是默觀的含義：一種積極沒有言
語的祈禱，強烈而寧靜，深沉而單
純。這是天主賜給那些真誠尋求祂的
人的恩典，那些全心全意地用行動實
現祂的旨意的人，那些努力活出祂的
臨在的人。「一個接著一個的短
誦…，熱心好像永遠不足夠，因為語
言是多麼貧乏…接著和天主更佳親
密，凝視天主，不眠不倦。」[16] 聖
施禮華堅持，這一切都可能發生，不
僅僅在於明確祈禱的時刻，而且也在



「因我們的情況和職責，而盡力完善
的做好所交付給我們的工作（儘管自
己有很多的錯誤和限度）。」[17]

在護慰者的行動之下

在恩寵中，聖父、聖子和聖神居住在
我們的靈魂裡，[18] 我們是天主的宮
殿。[19] 言語無法表達至聖聖三奧跡
寓居於我們靈魂深處的富饒。聖父永
恆地生了聖子，而聖神，愛的持久連
繫，由聖父和聖子而共發。藉著天主
的恩典，我們以兒女的身份參與這至
聖聖三的生活。護慰者把我們與聖子
連接，聖子降生取得人性，為了讓我
們得以分享天主性：「但時期一滿，
天主就派遣了自己的兒子來，生於女
人，生於法律之下，為把在法律之下
的人贖出來，使我們獲得義子的地
位。為證實你們確實是天主的子女，
天主派遣了自己兒子的聖神，到我們
心內喊說：『阿爸，父啊！』」[20]
我們與聖子的結合，不是孤獨的，而
成為一個身體－基督的奧體，所有男



女都被召喚成為箇中的肢體，像使徒
一樣，成為吸引人的工具，分享基督
的司祭身份。[21]

默觀的生活是天主子女的生活，與天
主三位親密接觸的生活，滿溢出使徒
的熱情。是護慰者傾注在我們心中的
愛情，使我們認識天主，否則是無法
獲得的，「那不愛的，也不認識天
主，因為天主是愛。」[22] 若我們越
愛天主，我們就越瞭解祂，因為那份
愛（超性的愛）是聖神無限愛情的參
與，[23]「聖神洞察一切，就連天主
的深奧事理祂也洞悉。除了人內裡的
心神外，有誰能知道那人的事呢？同
樣，除了天主聖神外，誰也不能明瞭
天主的事。」[24]

這份大愛，使靈魂與天主神性位格有
深刻的親密度，對天主的理解更加敏
銳、迅速、精確和自然，也與基督聖
心有深刻的和諧。[25] 在人性層面也
是如此，那些彼此相愛的人也更容易
理解對方。聖施禮華用這個比喻，在



某些程度上詮釋了我們對天主的默觀
是什麼樣。「從我家鄉來的人，有時
會說：『看那個人是怎麼默觀的！』
他可能指的是抱著孩子在她懷裡的母
親，或是望著自己未來妻子的男人，
或是在照顧生病丈夫的女人—純潔而
高貴的人性情感。這就是我們應該如
何默觀的方式。」[26]

但是，即使人類的經歷，無論多麼美
好，都不過只是天主賜予忠信的靈魂
默觀祂的微光。超性的愛情不僅在高
度、品質和力量上遠遠超過人性的
愛，並且聖神的恩典使我們能夠被祂
順服的引導。這些恩典(上智、明達、
超見、剛毅、聰敏、孝愛、敬畏天主)
與天主以「同等自然」的親近，同步
成長，於是展開默觀生活的整個視
野。

特別是透過上智之恩，聖神賜予我們
首個最偉大的恩典，[27] 使我們不僅
認知並認同天主有關祂和祂的受造物
真理的啟示(正如信仰一樣)，況且有



「滋味」，能以「某種品嘗到的甜
味」認知真理。智慧，sapientia 一
詞，可以解作好像是「有滋味的(賢慧
的)知識」sapida scientia。[28] 因為
這個恩典，不僅能增長一個人對天主
的愛，而且是以一種新的方式體認天
主。[29]「有一種知識，只有通過聖
德才能獲得。也許你遇到一些隱蔽的
靈魂，他們不為世界所知，極度的卑
微、自我犧牲、神聖，且具有不平凡
的超性觀點。『父啊！天地的主宰！
我稱謝你，因為你將這些事瞞住了智
慧和明達的人，而啟示給小孩
子。』」（瑪11:25）[30]

透過上智的恩典，默觀生活進入天主
的深奧。[31] 聖施禮華邀請我們去默
觀「聖保祿在其書信中向我們提出了
一整套默觀生活的規劃，包括知識與
愛情，祈禱與生活…『願基督因著你
們的信德，住在你們心中，叫你們在
愛德上根深蒂固，奠定基礎，為使你
們能夠同眾聖徒領悟基督的愛是怎樣
的廣、闊、高、深，並知道基督的愛



是遠超人所能知的，為叫你們充滿天
主的一切富裕。』（弗3:17-19）」
[32]

我們應該向聖神祈求上智的恩典，以
及其他的恩典。它們是天主聖愛的禮
物，是護慰者送給那些全心、全靈、
全力熱愛天主的人的瑰寶。

默觀之路

當一個人愛德的程度越高，他與天主
的熟悉度也就越高，這使得默觀成為
可行的。如果一個人只活出最起碼程
度的愛德，他自滿於不犯大罪，不指
望全面的實行天主的旨意，只在某些
方面苟同天主的旨意。然而，他的愛
不渴望能愛更多，也沒有虔敬的熱
誠，那種更類似與陌生人的官式禮
貌，而非與子女的親情。凡滿足與天
主僅有這種關係的人，對於啟示真理
只會獲得微弱而短暫的認識，「因
為，誰若只聽聖言而不去實行，他就
像一個人，對著鏡子照自己生來的面



貌，照完以後，就離去，遂即忘卻了
自己是什麼樣子。」[33]

另有一種截然不同的情況，一個人坦
誠的願望在一切事上，依賴恩寵的幫
忙，擁抱天主的旨意，利用他力所能
及的方式：心禱和口禱，領受聖事(勤
辦告解和勤領聖體)，工作和誠實的盡
職，整天尋求天主的臨在，忠於生活
的計畫和追求深度的基督徒培育。

現代社會讓很多人只為外在的生活忙
碌，焦慮的急於擁有物質，東奔西
跑，四處張望，分散自己的注意力，
也許試圖掩蓋自己內心的空虛，失去
生活的超然意義。但是，既然我們已
經覺悟到成聖和使徒工作的神聖召
喚，就應該具有相反的體驗。當我們
外在的活動越紛擾，我們內在的生活
就該越強烈密切：內心的收斂，尋求
與在我們心靈中的天主對話，克制自
己的慾望：「肉身的貪慾，眼目的貪
慾，以及人生的驕奢。」[34] 要默觀
天主，需要有一顆潔淨的心。「心裡



潔淨的人是有福的，因為他們要看見
天主。」[35]

讓我們請求我們的至聖母親瑪利亞，
為我們在日常生活中，從聖神那裡獲
取一份默觀者的恩典，一份在她自己
生命中發出如此耀眼光芒的恩典。

J. Lopez

[1] 聖施禮華《天主之友》238

[2] 聖施禮華《與施禮華蒙席會談》
114

[3] 聖施禮華《天主之友》56

[4] 參路18:1

[5] 亞歷山大克勉，Stromata , 7, 7

[6] 聖大國瑞，有關厄則克耳講道2, 5,
19



[7] 聖若望保祿二世於2002年1月12
日，紀念真福施禮華百年誕辰慶祝會
中致辭：「平凡生活的偉大」

[8] 《天主教教理》，1028

[9] 聖多默阿奎那《神學大全》I, q.12,
a.2, c; II-II, q.4, a.1; q.180, a.5, c.

[10]格前13：12

[11] 《天主教教理》163

[12] 聖十字架若望《心靈的黑夜》，
2, 18, 5

[13] 聖多默阿奎那《神學大全》II-II,
q.180, a.1, c and a.3, ad 1

[14] 聖施禮華《道路》91

[15] 聖施禮華《天主之友》307

[16] 聖施禮華《天主之友》296

[17] 同上



[18] 參若14:23

[19] 參格前3:16；參格後6:16

[20] 迦4:4-6

[21] 參格前12:12-13,27；弗
2:19-22;4:4

[22] 若一4：8

[23] 參聖多默阿奎那《神學大全》II-
II, q.24 a.7, c. In Epist. Ad Rom ., c.5,
lect. 1

[24] 格前2:10-11

[25] 參瑪11:27

[26] 聖施禮華，講道「事奉天主的喜
樂」

[27] 參聖若望保祿二世1989年4月9
日講道



[28] 聖多默阿奎那《神學大全》II-II,
q.45, a.2, ad 1

[29] 參若6:69；羅8:5

[30] 聖施禮華，講道「智慧的美酒」

[31] 格前2:10

[32] 聖施禮華《基督剛經過》163

[33] 雅1:23-24

[34]若一2:16

[35] 瑪5:8

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/

gong-zuo-yu-mo-guan-yi/ (2026年1月
18日)

https://opusdei.org/zht/article/gong-zuo-yu-mo-guan-yi/
https://opusdei.org/zht/article/gong-zuo-yu-mo-guan-yi/

	工作與默觀（一）

