
opusdei.org

更新的信實

聖若瑟慶節向我們彰顯了忠誠
生活的美好。「聖若瑟是一個
忠誠正直的人，因為愛充滿了
他的靈魂，使他熱愛因天主眷
顧而為他指明的道路。」

2019年3月11日

聖若瑟是一個忠誠正直的人vir fidelis
et iustus，因為愛充滿了他的靈魂，
使他熱愛因天主眷顧而為他指明的道
路。「若瑟毫無保留地信賴天主的眷
佑，然而也時時反省事態的發展變



化，從而力求對天主的工程，取得一
定程度的理解。天主的工程就是智
慧。所以他逐漸悟出一個真理——超
性計劃，往往相左人的計劃。」[1] 聖
若瑟必須在聖言的整個人性生命中，
反覆更新他的信實：在天使向瑪利亞
報喜之後、在白冷的人口普查期間、
在逃往埃及的途中，以及在耶路撒冷
失去孩子，然後在聖殿中找到祂之
後。他以明智、靈敏和快樂的順服，
履行了天主對他的要求。

忠誠是一種美德，必須在一生中不斷
更新。結了婚的人每天都更新他們的
愛情——尤其是在結婚紀念日——因
此他們淨化愛情，使之不斷增長。跟
隨基督對我們生命道路的呼喚，我們
也要更新自己為愛做出奉獻的決定。
當我們首次對天主的召喚說「是」的
時候，我們並不知道天主要求我們做
的一切，但我們已經渴望完全、永遠
地奉獻自己。

戰勝時間的力量



「你既在少許事上忠信，我必委派你
管理許多大事：進入你主人的福樂
罷！」[2] 塔冷通的比喻目的在強調小
事的重要之後，把上主的喜悅與信實
連在一起。忠信使我們從最小的到最
大的，從世上所交托我們的，直到永
恆的榮耀。忠誠在於履行我們的諾
言。因此，是跟真實和可信賴聯繫在
一起；誠信的人，言行一致。可是，
那能打開天國之門的信實卻更為深
遠：包括了一個人的一生。這種美
德，從一個人的爽直和透明的身份，
及他與天主和其他人的關係中隨著時
間的軌跡，不證自明。

因此，忠誠有動態的一面。人生是多
變的，而忠誠可以說是一種戰勝時間
的力量，不是透過僵化死板或惰性，
而是以一種創新的方式。將每天的新
情境融入我們最初的承諾，從而帶給
我們生活的連續性、安全感和成果，
並進入天堂的幸福。「忠誠是完美的
愛」[3] 是真的，並救贖時間。(參弗
5:16)



聖經顯示出無條件的信實，及每個人
是如何受召去回應天主的信實。與天
主的盟約，與基督的信實，是人性忠
誠的基礎和典範。所有真正的信實都
與天主的信實首先相連，因而我對天
主與對別人的信實是密不可分的。

天主對每個人都有一個計畫，即使當
事人並不知道。天主會獎賞每個對自
己的召喚和使命忠誠的人，使他成為
一個由恩寵重建的新受造物。「勝利
的，我要賜給他隱藏的『瑪納』，也
要賜給他一塊刻有新名號的白石，除
領受的人外，誰也不認得這名號。」
[4] 在比賽中給勝利者一塊白石；法庭
上用一塊白石免除被告的罪；一塊有
記號的石頭被用作私人宴會的入場
券。我的信實必使我成為得勝者，又
蒙恩寵的潔淨，得以進入天國的筵
席：「被召赴羔羊婚宴的人，是有福
的！」[5] 我忠誠的目的是想分享天主
自己的生命，及在祂的國裡豐盛完滿
的愛情。



天主是信實的

舊約強調天主的信實，稱祂為emet
& hesed，真實且慈悲。祂的慈悲大
過諸天，祂的信實從地極到天際。[6]
信實與天主的啟示關連。當天主在啟
示祂的名字時，也同時啟示了祂永恆
不變的忠誠，過去如何，將來也復如
此。在過去是如此，因為祂是我們先
祖的天主，在未來也是如此，因為祂
永遠與我們同在。[7] 「天主啟示祂的
名字是『我是』，顯示祂是一個時常
臨在的天主，在祂的子民身旁拯救他
們。」[8]

天主總是在當下承守祂的應許。[9] 因
此，意識到祂存在的重要性，這是我
們在內心生活中學到的第一課。念簡
短的短誦，或凝視一下聖母的圖像，
是提醒我們那位創造我們、維持我們
存在、用父愛看待我們、用特殊召喚
選擇了我們的「那一位」的具體方
式。天主的信實是祂大愛的碩果，也
就是祂跟本的存在：「天主，『祂是



自有者』，向以色列人流露是『慈悲
寬仁的天主，富於慈愛忠誠』(出
34:6)。這兩個名詞以綜合的形式表達
了上主聖名的豐盈。[10]當我們忠心
時，我們就更相似我們的天主，祂是
愛，是永遠信實的。「天主會給一切
承行祂聖意者的聖善生活，加上一重
冀望不到的界度，加上一重賦予一切
事物意義的重要界度——即天主性的
界度。我們可以這樣說，天主給若瑟
謙遜聖德的生活，加上了童貞聖母瑪
利亞的生命，加上了我主耶穌的生
命。天主絕不會讓祂的寬宏大量，落
於人後。」[11]

我們的信實以天主的信實為基礎

身為基督徒，我們堅定地坦承我們的
希望，因為應許的那位是忠信的，
[12] 並且已召喚了我們。「那召你們
的是忠信的，他必實行。」[13] 聖保
祿毫不猶豫地將神聖的信實應用於耶
穌基督: 「主是忠信的，他必堅固你
們，保護你們免於凶惡。」[14] 我們



宣稱「耶穌基督昨天、今天、直到永
遠，常是一樣。」Iesus Christus heri
et hodie idem, et in saecula. [15]

我們的生活並不總是輕鬆愉悅的，也
非一帆風順的。天主把受苦視為信實
的一部分。聖伯多祿教導我們：「凡
照天主旨意受苦的人，也要把自己的
靈魂託付給忠信的造物主，專務行
善。[16] 我們被標上原罪的後果。我
們的忠誠是特別建立在接受自己的過
失並請求寬恕的基礎上。「但若我們
明認我們的罪過，天主既是忠信正義
的，必赦免我們的罪過，並洗淨我們
的各種不義。」[17] 要忠誠，我們必
須承認我們個人的過錯，因為我們的
心需要淨化。如果我們不像在彌撒聖
祭中，從認錯開始，我們將無法接近
我主。

我們的信實是回應天主的呼喚，天主
是信實的，祂把聖神賜給我們，為使
我們肖似天主。聖保祿恰當地表達了
我們生活中的聖召意義是如何從天主



的信實中發展出來的: 「天主是忠信
的，因為你們原是由他所召，為同他
的聖子，我們的主耶穌基督，合而為
一。」[18] 失望永遠不來自天主。只
有祂才值得絕對的愛，因為祂的愛超
越死亡。

天主是美善的

要真正的忠誠，包括在困難的情況
下，我們必須真正了解天主是無限美
善的。這奇妙的事實是在祈禱、聖事
和從別人身上發現的。恩寵是絕對至
高無上的，是慈悲天主的禮物，一切
真誠的忠信都該如此：「我們應該
愛，因為天主先愛了我們。」nos
diligimus, quoniam ipse prior
dilexit nos [19] 天主，至慈愛之父，
愛我們，差遣祂的獨生子耶穌給我
們。「天主竟這樣愛了世界，甚至賜
下了自己的獨生子，使凡信他的人不
至喪亡，反而獲得永生。」[20]

信實建立在天主愛的基礎上，是愛的
完美。「我們年輕時，憑著天主的恩



寵，全心全意獻給祂的愛，不是能隨
著時間的流逝收回來的。忠信是愛的
完美：在一個為奉獻給天主的靈魂的
生命中，總能發現，在任何形式的失
意背後，潛伏著腐敗和不潔的根源。
完整和全然的，總是喜悅和無條件
的。」[21]

我主說聖神要世人深信「罪惡，因為
他們沒有信從我。[22] 我們可以理解
這不僅是指不信耶穌是真天主和真人
的事實，也指不完全信賴祂愛我們，
是「罪」。也許我們還無法把聖保祿
這有些神秘意味的話完全融入我們生
活中：「我現今在肉身內生活，是生
活在對天主子的信仰內；他愛了我，
且為我捨棄了自己。」[23] 讓我們問
自己：「我現在肉身內的生活，是生
活在愛了我、且為我捨棄了自己的天
主子的信仰內嗎？」

相信天主的愛

我們因著天主的恩賜而信，所以知道
天主就是愛。這愛已在耶穌的大愛中



全然彰顯，祂為我們每一個人而死，
在聖體聖事中把自己賜給我們，永遠
作為我們的朋友和兄長陪伴著我們。
因此，我們可以與聖施禮華一起真的
說出聖保祿的那三個字：omnia in
bonum! 我們想愛天主，對那些愛祂
的人而言，所有的事情都是為了美善
而發生的，儘管我們不能總是明白其
前因後果。相信天主的愛是這麼基
本，所以聖若望總結了宗徒們對基督
的經歷：「我們認識了，且相信了天
主對我們所懷的愛。」[24]

「因此，基督徒的信德就是信靠這圓
滿之愛及其強大的力量，相信這愛能
夠轉化世界，推進世界的歷史。」
[25] 耶穌向我們顯現這愛的面貌，在
祂為我們及我們的得救所作的自我奉
獻裡。教宗方濟各在談到聖伯多祿時
指出，也許魔鬼最大的誘惑是暗示
他，「你不堪做耶穌的朋友，因為你
背叛了耶穌。」但我主是信實的。教
宗補充說，「友誼具有這種力量：一
個很忠誠的朋友，藉由他的忠誠使另



一個也許並非如此的人更忠誠。就耶
穌而言，祂比任何人都更有力量使祂
的朋友們忠誠。」[26]

聖施禮華將天主之愛與神聖父子情誼
的深邃意識結合在一起：「在所有困
難之中，它會帶給你多大的信心、安
寧和樂觀，讓你意識到，自己是一位
無所不知、無所不能的父親的孩
子。」[27] 然而，儘管我們知道這一
點，我們經常還是會生氣、擔心困
難、失敗和局限，擔心挫折和誤解。
照人性的說法，這是自然的，但是表
明我們還不能完全相信天主是無時無
刻都在我們身邊，懷著無限的愛，祂
知道一切，也能做一切。祂是我「內
心的密友」[28] ，祂在我心中，比我
在自己心中更真實。

「『義人憑信德而生活。』 後來，這
句話成為聖保祿默想的主題，也完全
名副其實地可用於聖若瑟身上。若瑟
之承行天主聖意，絕不是做一日和尚
撞一天鐘，絕不敷衍塞責，馬虎了



事。他總是積極主動，全心全意地去
做。對若瑟而言，每個守法的猶太人
所遵行的法律，不只是一部法典，一
紙冷酷的清規戒律，而是生活天主意
志的生動表現。所以當天主出其不
意，向他召喚時，他完全明白應當怎
樣領悟從命。」[29]

如果我們發現自己過於煩亂，意味著
我們仍然在某種程度上，把大家都渴
望的安全感與和平,抓在自我手上，比
如：對我們順利的事、健康的身體、
有個適合我們的工作、被他人看得
起……甚至在使徒工作上的努力。那
麼，我們把基督放在哪裡？我們仍然
懷有只有聖神才能「勸服」我們的
「罪過」，然後藉著祂完美的愛德來
醫治我們，這樣我們才能百分之百信
靠天主的愛。

聖奧思丁評論我主在若望福音中的
話，說天主將把我們需要的愛放在我
們內裡：「耶穌說:『祂(聖神)將使世
人信服，』好像在說，『祂將把愛德



傾注你們心中。』」[30] 愛的圓滿就
是聖德，這是我們只有在天國才能滿
全的。以聖神的恩寵和我們慷慨的回
應，在此時此地，在今生，我們可以
藉著有愛德行為的信德中成長得越來
越多。為了實現這種成長，我們必須
把我們所有的安全感都錨定在天主之
愛中。

靠愛德的力量

對基督之愛的信德引領我們在至聖聖
三中獲得愛的安息。沒有任何比被這
位天主所愛更能打動我們去愛了，祂
渴望孕育我們在祂三位一體大愛的暖
流中。我們以愛天主的尺度，以天主
愛我們每個人的信德，去愛別人，在
他們身上看到為天主所愛的人。是愛
德給予行動生命和力量；若沒有愛
德，為他人利益而行的善事僅是利他
主義，甚至是隱藏的自私。「我若把
我所有的財產全施捨了，我若捨身投
火被焚；但我若沒有愛，為我毫無益
處。愛是含忍的，愛是慈祥的，愛不



嫉妒，不誇張，不自大，不作無禮的
事，不求己益，不動怒，不圖謀惡
事，不以不義為樂，卻與真理同樂：
凡事包容，凡事相信，凡事盼望，凡
事忍耐。」[31]

我們怎樣才能得到這種愛德呢?「除了
從十字架上外，是不可能去愛所有的
人。我們要愛所有的靈魂；不拒絕任
何人。」[32]只有從十字架上我們才
能愛所有男女。要做到這點，要靠十
字架帶領我們忘記自我，唯有透過愛
天主，且知我們是被天主所愛的。
「我給你們一條新命令：你們該彼此
相愛；如同我愛了你們，你們也該照
樣彼此相愛。如果你們之間彼此相親
相愛，世人因此就可認出你們是我的
門徒。」[33]

當我們對喜樂和信心的人性理由褪色
後，對天主之愛的信心就變得堅定，
這種愛只有用信心的眼睛才能感受得
到：「人性尊嚴之所以偉大，是因為
我們謙遜地體認到聖寵使我們成為天



主子女的事實。救贖我們，給我們生
命的，並非來自我們的力量，而是天
主的恩寵，這個真理永遠不能遺忘，
否則我們生命的『天主化』將會本末
倒置，而變得武斷自大。遲早有一
日，當我們靈魂得面對自己的軟弱和
卑賤時，會造成神修生活的崩潰。」
[34]

幸福

我們的愛建立在我們對天主之愛的信
心上。我們的自由融入於我們的忠
誠，因為沒有愛就沒有真正的恆毅。
唯有愛才能產生忠信：「愛上天主，
那麼，你就不會離開祂了。」[35]伴
隨著忠誠而來的是喜悅和幸福，包括
我們經歷身體或精神痛苦的時刻。相
信天主的愛，「一個天主的孩子，靠
信仰生活的基督徒，可能遭受到痛苦
和哭泣，可能有悲傷的理由，但絕不
會憂愁。」[36]

第一個「封聖」的是那個「好賊」。
我主在十字架上說了幾句話，在十字



架上祂愛了全世界，祂為拯救所有接
受恩寵的人獻出自己的生命，教導我
們忠誠和幸福是密不可分的。忠誠就
是永遠與耶穌同在，永不離開祂。在
天國，我們將體驗到自己被「神化」
的偉大奧秘，我們將在「聖子」中更
圓滿的成為子女。我主告訴那個善良
的賊，「我實在告訴你：今天你就要
與我一同在樂園裡。」[37] 就在那一
天，他將和耶穌在樂園裡。「樂園」
一詞起源于波斯語，意為花園或公
園，滿溢著幸福感。這就是為什麼創
世紀中提到伊甸「園」。[38]當耶穌
告訴好賊他將在樂園，也就是一種幸
福在等待著他的說法。

「同聖若瑟一起，基督徒學會怎樣從
屬天主，怎樣善盡人間職守，藉以聖
化世界。跟聖若瑟結識，便會找到耶
穌。跟聖若瑟談心，便會找到瑪利亞
——她總在納匝肋工作坊裡，在她的
周圍遍撒平安。」[39]

Guillaume Derville



[1] 聖施禮華《基督剛經過》42

[2] 瑪25:21

[3] 聖施禮華，書信，1931年3月24
日，45

[4] 默2:17

[5] 默19:9

[6] 參詠54 (53)；申7:9；32:4；依
49:7；詠145 (144): 13

[7] 參出3:6, 12

[8] 《天主教教理》207

[9] 同上，參212

[10] 同上，214

[11] 聖施禮華《基督剛經過》40

[12] 參希10:23; 11:11



[13] 得前5:24

[14] 得後3:3

[15] 希13:8

[16] 伯前4:19

[17] 若一1:9

[18] 格前 1:9; 10:13

[19] 若一4:19

[20] 若 3:16

[21] 聖施禮華，書信，1931年3月24
日，45

[22] 若16:9

[23] 迦2:20

[24] 若一4:16

[25] 教宗方濟各《信德之光》15



[26] 教宗方濟各，演講，2017年3月
2日

[27] 聖施禮華，書信，1959年1月9
日，60

[28] 聖奧思丁《懺悔錄》III, 6

[29] 《基督剛經過》41

[30] 聖奧思丁，In Ioannis
Evangelium Tractatus, 95, 1

[31] 格前13:3-7

[32] 聖施禮華，講道，與主談話，
139頁

[33] 若13:34-35

[34] 《基督剛經過》133

[35] 《道路》999

[36] 聖施禮華，《信仰的富裕》，發
表於ABC， 1969年11月2日



[37] 路23:43

[38] 參創2:8

[39] 《基督剛經過》56

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/

geng-xin-de-xin-shi/ (2025年12月22日)

https://opusdei.org/zht/article/geng-xin-de-xin-shi/
https://opusdei.org/zht/article/geng-xin-de-xin-shi/

	更新的信實

