
opusdei.org

第五課題：至聖聖三

基督徒以聖父、聖子、聖神的
名字受洗。這是我們信德和整
個基督徒生活最核心的奧秘。

2018年11月3日

下載第五課題：至聖聖三（pdf
格式）

1. 有關天主的啟示，一而三。

「天主聖三的奧蹟，是基督徒信仰和
生活的核心奧蹟。基督徒是因父、聖
子、聖神之名而受洗的。」（《天主

• 

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%E7%AC%AC%E4%BA%94%E8%AA%B2%E9%A1%8C%EF%BC%9A%E8%87%B3%E8%81%96%E8%81%96%E4%B8%8920181102-102536.pdf


教教理簡編》，44）耶穌整個的生
活，就是三位一體天主的啟示。在聖
母領報、耶穌的誕生、祂十二歲在聖
殿被尋回、祂的死亡和復活，耶穌都
在以色列對父子關係的認知上，以新
的方式啟示自己為天主子。此外，在
祂公開生活之始，即受洗之時，父自
己向世界作證，宣佈基督是祂所愛的
兒子（參瑪3:13-17及相關章節），
聖神則以鴿子的形狀降臨在祂上。聖
三這首次明顯的揭示，與顯聖容一事
並行，而顯聖容則進一步揭示了逾越
奧蹟（參瑪17:1-5及相關章節）。最
後，耶穌離開門徒時，祂派遣他們以
三個神聖位格的名字為人付洗，好使
整個世界能分享父、子、神的永恆生
命。（參瑪28:19）

舊約中，天主啟示了祂的唯一性及對
選民的愛：雅威就如一個父親。但在
多次藉先知們發言後，祂藉祂的子說
話（參希1:1-2），啟示雅威並不只是
像一個父親，卻就是那位父親。（參
《簡編》，46）。在耶穌的祈禱中，



祂稱呼父為「Abba阿爸」，這是阿刺
美文中，以色列小孩對自己父親的稱
呼，（參米14:36）耶穌也常常分別
清楚，祂與父之間、和門徒與父之間
的父子關係，實有所不同。可能令人
驚訝的是，我們可以說：耶穌被釘十
字架的真正原因，就是祂直接地稱自
己為天主的唯一子。這是肯定和直接
的啟示，[1] 因為是天主以祂的聖言所
給予的啟示；我們不可能期待還有更
多的啟示，因為基督自己就是天主
（參若20:17），祂為我們犧牲自
己，並帶給我們祂的父懷中的生命。

天主在基督內為我們打開了其契密的
生命，是我們依靠自己的力量所不能
得獲得的。[2] 這終極的啟示乃是一個
愛的行動，因為是舊約的天主自由地
打開祂的心，然後是父的唯一子與我
們相遇，與我們結合為一，並帶領我
們回到父那裏。（若1:18）哲學不能
領會這項真理，而是信德之光才使它
為人所知。



2. 天主內的契密生命

天主不只擁有一個契密的生命，祂更
是這生命本身。這生命的特徵在於知
識和愛情的永恆關係，此關係充滿生
命力，使我們能以「發出」
（processions）表達這神聖的奧
秘。

事實上，從啟示所知的至聖聖三之聖
名要求我們，將天主視為一個由父到
子的永恆發出，及「發自父」（若
15:26）和子（參若16:14）的相互和
永恆的愛情關係—聖神。因此，啟示
告訴我們天主的兩個「發出」的行
動：聖言的生（參若17:6）和聖神的
噓氣。再者，二者同樣是內在於天主
的關係，而由於天主是位格性的，它
們就是天主本身。

當我們談及發出，我們慣常認為是自
另一物出現的東西，意味著改變和變
動。由於我們是按三位一體的天主肖
像所創造（參創1:26-27），人類的
靈魂就成了神聖發出的最佳人性類



比。靈魂內，我們對自身的認識存留
在我們內：我們對自身概念的形成卻
與我們自己是有所不同的，但又非在
我們以外。同一道理，亦可套用在我
們對自己的愛之上。

天主也與之類似，子由父所發，也是
父的肖像，正如人類概念是對認知現
實的形象一般。但在天主內，此形象
是如此完美，使之成了天主本身，擁
有其無限性、永恆性，和全能。子與
父為一，擁有同一性體（即獨特及不
可分的神聖本性，但又是另一位）。
尼西亞君士坦丁信經以此表達：「出
自天主的天主，出自光明的光明，出
自真天主的真天主。」父將自己給予
子而生了祂，完美地和無限地分享著
祂的本性和本體，而不像人類生殖
時，只作部分地分享。

聖神也是如此，由父與子對彼此的愛
所共發。祂由二者共發是由於祂是永
恆和非受造的恩賜，父為生子而給予
這恩賜，子則為回應父的愛而回敬這



恩賜。因此，第三位是父與子之間的
互愛 [3]。此第二種發出的專用名詞是
「噓氣」。

這兩種發出是「內在的」，並與創造
全然不同，因為天主在創造時是在其
自身外作行動。發出使我們知道天主
內的分明，其內在性則說明了祂的合
一。因此，三位一體天主的奧蹟不能
視為沒有區分的合一，就如三位只是
三個面具；亦不能視為三個不完美合
一的存有物，就如三個分明的「天
主」相連起來。

此兩種發出是區分天主三個神聖位格
內分明關係的基礎：作為父、作為
子，及由祂們「噓氣」而來的。就如
一個人不可能以同一的意思又是某人
的父，又是子，同樣，一個位格也不
能同時是被共發者，又是另兩個激發
者的位格。然而，我們要謹記，受造
世界中的關係只是偶有性，即他們並
不同等於他們的存有物。但為天主，
由於整個神聖實體由兩種發出而來，



故三種關係是永恆的，且與同一實體
認同。

這三種永恆的關係不只標記著、而且
等同於三個神聖位格，故想到父就是
想到子；想到聖神也就是想到在那關
係內使之為聖神的其他位格。因此，
神聖位格是三個「某某」，但是一個
天主。這與三個人不同，因為三個人
分享同一人性，但他們不等同於人
性。三個位格各自是天主性的圓滿，
與唯一天主性等同。[4]

三個位格都在「彼此之內」。因此耶
穌告訴斐理伯宗徒：「誰看見了我，
就是看見了父」（若14:6），就如祂
和父原是一體（參若10:30,
17:21）。這動態的關係，被稱之為
pericóresis或circumincessio（意指
一者與另一者相連於同一範圍內的運
動），為我們解釋三位一體天主的奧
蹟如何又是愛的奧蹟：「祂本身就是
愛的永遠交流：父、子和聖神，而且



預定我們也分享這愛。」（《天主教
教理》，221）。

3. 我們在天主內的生命

由於天主的本性就是愛情的對外交
流，因此，這愛情就外在地滿溢於祂
的行動中。天主在歷史中所有的行
動，都是三個位格的聯合行動，因為
位格的分別只在唯一的天主內。然
而，每一個位格都在天主向外（ad
extra）的行動中留下個別的特徵。
[5] 例如，我們可以說，天主的行動常
是唯一的，就如一個家庭所送出的禮
物，是一個單一的行動一樣；但認識
該家庭的人，都能從不同個體在該禮
物留下的痕跡中，認出個別的角色。

這種辨認是因為天主父派遣子和聖神
到世界上來（參若3:16-17,
14:26），臨在於我們當中時，我們
從神聖位格的「任務」中，認識到祂
們的個別的區分：「尤其在聖子降生
及恩賜聖神的神聖派遣中，顯露了天
主位格的特性。」（《天主教教



理》，258）。祂們一如所是，是父
伸展的一雙「手」，擁抱所有時代的
人，為帶領他們到父的胸懷中。[6] 天
主的確臨在於存在的萬事萬物中，但
祂卻藉子和聖神的任務以一種新的方
式臨在。[7] 基督的十字架向我們顯示
了永恆的禮物，在其聖死中揭示了愛
情的契密互動，這愛情聯合起三個位
格。

因此，現實的終極含義—全人類翹首
以盼，所有世代的哲學家和宗教所苦
尋—就是父的奧蹟，祂永恆地在愛情
—聖神中生了子。人類家庭能在聖三
中找到其原型。[8] 天主的契密生活是
所有人類愛情的真正渴望。天主渴望
所有男女組成一個家庭—即與祂合而
為一—在子內作祂的子女。每一個人
都是按聖三的肖像所造成（參創
1:27），並被召與所有男女在共融中
生活，當然首先是與在天之父共融。
這是每個人的生命價值的終極基礎，
非取決於其個人的能力或成就。



只有在基督內，才能找到親近父的方
法，因為基督是道路、真理、生命
（參若14:6）。我們藉恩寵，在教會
的共融內，形成唯一奧妙的身體。我
們藉默觀基督的生命及領受聖事，得
以進入天主契密的生命中。我們藉聖
洗得以進入三個神聖位格所組成的家
庭之愛中。我們在日常生活中，有納
匝肋聖家作我們家庭生活的完美模
範：「與天主聖三，即天主父、天主
子、天主聖神交談。而且，為了抵達
至聖聖三，要通過瑪利亞。」[9] 由
此，我們由「地上的聖三」--耶穌、
瑪利亞、若瑟—學習如何仰視天上的
聖三。

Giulio Maspero

基本參考文獻：

《天主教教理》，232-267
《天主教教理簡編》，44-49

• 
• 



建議閲讀文獻：

《天主之友》，聖施禮華著，
104-109
《耶穌基督的天主：三位一體天
主的默想》，若瑟拉辛格樞機
著，Ignatius Press, 1978。

註腳：

[1]迦拉達人書釋義， I, 2，聖多瑪斯
著

[2] 「天主在其化工和在舊約裡，留下
了祂是聖三的痕跡。然而聖三存有的
內蘊，是一個只憑理智無法理解的奧
秘，連以色列的信仰在聖子降生及聖
神被派遣前，也無法認識聖三的奧
跡。這奧跡是耶穌基督所啟示的，且
是所有其他奧跡的泉源。」（《天主
教教理簡編》，45）

• 

• 



[3] 「天主聖神是聖三的第三位，是與
聖父、聖子同一和同等的天主。祂
「發自聖父」（若15:26），即那沒
有本原的本原，及整個聖三生命的根
源。聖神也發自聖子（「和聖子」
Filioque），是聖父作為給與聖子的
永遠恩賜。聖神由聖父及降生的聖子
派遣，把教會「引入一切真理」（若
16:13）。」（《天主教教理簡
編》，47）

[4] 「教會宣認三位一體的天主：父、
子、聖神，以表明她對聖三的信仰。
這三位只是一個天主，因為每一位都
同樣圓滿地享有同一、不分割的天主
性。三位的實際區別在於彼此之間的
關係：父生子，子受生於父，聖神由
父及子所發。」（《天主教教理簡
編》，48）

[5] 「天主的三位格既在惟一的實體上
又在行動上都是分不開的，但在天主
的同一行動中，每一位格依其在聖三



中的特有方式臨在。」（《天主教教
理簡編》，49）

[6] 《對抗異端》，IV， 201，聖依肋
內

[7] 《神學大全》，I, q. 43, a. 1, c., a.
2, ad. 3，聖多瑪斯著.

[8] 「神聖的「我們」構成了人類的
「我們」的永恆模範。首先由夫婦組
成的「我們」是由神聖的肖像所造成
的。」（《致家庭書信》，6，若望
保祿二世，一九九四年二月二日）

[9]《煉鑪》，543，聖施禮華著

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/di-
wu-ke-ti-zhi-sheng-sheng-san/ (2026年

2月13日)

https://opusdei.org/zht/article/di-wu-ke-ti-zhi-sheng-sheng-san/
https://opusdei.org/zht/article/di-wu-ke-ti-zhi-sheng-sheng-san/

	第五課題：至聖聖三

