
opusdei.org

第四課題：天主的本
性和行動

我們以信德和理性所認識的天
主，是「神體、超越、全能、
永恆、具有位格和完美無缺。
祂是真理和愛。」

2018年10月26日

下載 第四課題：天主的本性和
行動（pdf格式）

縱觀人類歷史，任何一種文化都給神
一個重要的位置。的確，文明的首個

• 

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%E7%AC%AC%E5%9B%9B%E8%AA%B2%E9%A1%8C%EF%BC%9A%E5%A4%A9%E4%B8%BB%E7%9A%84%E6%9C%AC%E6%80%A7%E5%92%8C%E8%A1%8C%E5%8B%9520181025-102300.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%E7%AC%AC%E5%9B%9B%E8%AA%B2%E9%A1%8C%EF%BC%9A%E5%A4%A9%E4%B8%BB%E7%9A%84%E6%9C%AC%E6%80%A7%E5%92%8C%E8%A1%8C%E5%8B%9520181025-102300.pdf


標記，通常是在它宗教層面中發現
的。每個文化背後的生命力和創造
力，都由靈性的力量所推動。

文化之間的分別，取決於其所信仰之
神的本性。在某些異教信仰中，人崇
拜大自然的力量，他們視之為神聖力
量的具體表達，從而引起了眾多分等
級的神（多神論）。這些神並不超越
這個世界。例如在古希臘，宙斯作為
萬神殿中最神聖者，仍被認為是受制
於一個同樣絕對的必要性（命運），
這必要性掌管整個世界，包括那些較
低級的神。[1] 有趣的是，好幾位宗教
史學者都認為，很多「多神論」的文
化都源自某種一神的「原始啟示」，
只是演進過程中有所遺失而已。但即
使在那些最墮落的古宗教中，我們仍
可找到真正宗教敬禮的一些標記，即
是：朝拜、犧牲、司祭職、奉獻、祈
禱、感恩等。

尤其在希臘，理性一直嘗試淨化宗
教，為證明最高的神聖必須等同於



善、美，及存有本身。因此，神應是
一切善、一切美，和一切存在的源
頭。但此論證帶來另一些困難。按此
思路，如此完美的神，最終必與凡人
的生命毫無關連。這個最高的神聖成
了一個完美的獨立體，與其它事物隔
絕，甚至如祂與人類建立關係的話，
都是一種有弱點的記號，因為這就意
味著祂作為神也有所欠缺。同時，除
了提及出於某種原因，邪惡會藉一連
串受造物的介入，而必須源自神聖的
東西外，似乎沒有解釋邪惡怎樣存
在。

可是，在猶太基督信仰的啟示下，這
種思想徹底地改變。神在聖經中，顯
示自己是一切存在物及大自然所有力
量的創造者。神的存在絕對地先於世
界的存在，世界的存在也是完全地依
賴祂。因此神是完全的超越。神與世
界的距離是無限的。神藉自己而存
在，也沒有必要創造甚麼。相反地，
受造世界之所以存在，全是源自神的
一個自由行動，所有受造物並沒有存



在的必要。可是，從受造物的角度而
言，他們的存有和存在，必然地依靠
神。正因為神沒有需要創造，世界也
不是必然地由祂流出來的，所以一切
存在之物都是由神所願意，並源自祂
意志的自由決擇。一切受造的都是好
的，同時也是天主愛的果實。（參創
1）

天主的能力是無限，亦只無限的能力
才能創造，即從虛無中帶來存有物。
天主的能力如此偉大，致使祂願意與
受造物維持關係，甚至在他們出於自
由而遠離祂這個造物主時，拯救他
們。因此，在基督信仰的啟示中，我
們能看到邪惡並非來自物質（如某些
古代哲學家或宗教所宣稱），而是因
天使和人類錯誤地使用自由時而產生
的，原祖父母墮落一事，可在創世紀
中找到（第三章）。

天主是一個有位格的存有者，以自由
和愛行事，祂向梅瑟啟示自己為「我
是自有者」（出3:14），並以此為祂



忠於盟約的證據，及祂會在曠野中陪
伴祂子民的記號，這曠野是生命中那
些誘惑的標記。這個令我們感到奧妙
的名字，[2] 啟示著一些關於祂的事。
「天主啟示祂的名字時，讓我們認識
蘊藏在祂內那不可言喻的奧秘的豐富
內涵：祂是唯一絕對的存有，從永遠
直到永遠，超越世界和歷史。祂創造
了天地。祂是信實的天主，時常在祂
的子民身旁拯救他們。祂是至聖的，
『富於慈悲』（弗2:4），樂於寬恕。
祂是唯一、神體、超越、全能、永
恆、具有位格、完美無缺。祂是真理
和愛。」（《天主教教理簡編》，
40）

由此看來，啟示是一個絕對的創新，
一份我們接受自至高者的禮物，我們
應以感恩和宗教敬禮來接受。面對來
自啟示的天主的話，只有欽崇和感恩
才能相稱。人在天主的奧秘前理當俯
伏，因這位完全超越的天主，成了
interior intimo meo（「祢比我最深
的存有更內在於我」[3]），更在一切



情況下尋找我：「天地的創造者，唯
一的天主，祂是一切存有物的根源，
唯一創造之聖言。這個創造的理性親
自愛人，或更好說，熱情地愛人，並
渴望被愛。這個創造的理性，同時在
愛，因此在愛的歷史中賜予生命……
這愛富於永不涸竭的忠信及慈愛。這
是一個無限量地寬恕的愛。」[4]

所有受造的存有物均反映天主無限完
美的某些方面。天主自己是存有的圓
滿，沒有任何限制：無限的真、善和
美。祂是真理，即一切真實事物的準
則和源頭。（參《簡編》，14）祂是
無限的生命和愛，所有受造物的生命
和愛的泉源。

由於所有受造物都參與了天主無限的
完美，並在某方面反映出來（尤其是
按祂肖像所造的人），他們的真、
善、美均指向祂，並向我們訴說有關
祂的事。但沒有一個有限的智慧能完
全擁有無限的那位。因此我們從受造
物中，所獲得對天主的認知，常是類



比的。我們確可指出天主是善，天主
是美―—一種從受造物中反映出來的
善和美。但天主的善並非受造物的那
種善：祂是善的圓滿，沒有限量。這
是人的有限理性永不能完全理解的。
因此，基督信仰傳統強調，當嘗試以
受造物中所獲得的知識，來談及天主
時，必須保持深深的謙遜。

Giulio Maspero

基本參考文獻：

《天主教教理》199-231；
268-274
《天主教教理簡編》36-43；50
聖施禮華，《天主之友》有關
「謙遜」的講道，104-109

建議閲讀文獻：

注腳

• 

• 
• 



[1] 事實上，這命運常是「盲目」的，
且似乎缺乏理性的意義，只能悲觀地
看待存在，就如在眾多希臘的思想及
文學中所看到的。

[2]「天主將自己啟示給梅瑟由如生活
的天主：是亞巴郎的天主，依撒格的
天主，雅各伯的天主』（出3:6）。天
主又向梅瑟啟示自己奧秘的名字：
『我是自有者(雅威)』。天主這個不
可言喻的名字，早在舊約時代已被
『上主』一名所取代。在新約中，耶
穌被稱為『主』，以示他是真天
主。」（《簡編》，38）

天主在此處啟示的名字，有三個可能
的解釋：一，天主啟示祂自己是超越
一切人類的知識，保護我們有這個誘
惑去誤用與祂的友誼，，正如藉施行
法術而與異教神明溝通一般；二，按
希伯來語的表達，表示天主會常與梅
瑟同在，因祂是忠信的，常伴隨那些
忠於祂的人；三，在聖經的希臘翻譯
本中，這名字被視為天主啟示自己為



圓滿的存有和美善（參《簡編》，
39），正如哲學所能洞悉的。

[3] 聖奧斯定，《懺悔錄》，3:6，11

[4] 本篤十六世，向第四屆意大利全國
教會大會講話，意大利維羅納，二零
零六年十月十九日

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/di-
si-ke-ti-tian-zhu-de-ben-xing-he-xing-

dong/ (2026年1月23日)

https://opusdei.org/zht/article/di-si-ke-ti-tian-zhu-de-ben-xing-he-xing-dong/
https://opusdei.org/zht/article/di-si-ke-ti-tian-zhu-de-ben-xing-he-xing-dong/
https://opusdei.org/zht/article/di-si-ke-ti-tian-zhu-de-ben-xing-he-xing-dong/

	第四課題：天主的本性和行動

