
opusdei.org

第十七課題：禮儀及
七件聖事

禮儀就是天主以實際「行
動」，使我們藉着聖神而與基
督合而為一（參閱《愛的聖
事》宗座勸諭，37）。

2019年12月22日

下載《第十七課題：禮儀及七件
聖事》（pdf格式）

1. 逾越奧蹟：一個活生生、帶來生機
的奧蹟

• 

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/PDF%20%E7%AC%AC%E5%8D%81%E4%B8%83%E8%AA%B2%E9%A1%8C%EF%BC%9A%E7%A6%AE%E5%84%80%E5%8F%8A%E4%B8%83%E4%BB%B6%E8%81%96%E4%BA%8B20191216-094037.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/PDF%20%E7%AC%AC%E5%8D%81%E4%B8%83%E8%AA%B2%E9%A1%8C%EF%BC%9A%E7%A6%AE%E5%84%80%E5%8F%8A%E4%B8%83%E4%BB%B6%E8%81%96%E4%BA%8B20191216-094037.pdf


耶穌在納匝肋的隱居生活和祂日後的
公開傳教活動中的一言一行，都是祂
救世的行動，並且預示著祂那即將來
臨的逾越奧蹟的完滿出現。「當祂的
時 辰一到，祂經歷了一件在歷史中永
存不朽、獨一無二的事件：祂「一次
而永遠地」（羅 6:10；希 7:27；
9:12）死亡、被埋葬、從死者中復
活、升天，並坐在天父的右邊。這是
千真萬確的事件，在我們的歷史中發
生了，至今仍是那樣無與倫比的：其
他所有的歷史事件，一經發生，隨即
消逝，淹沒在過去的歲月裡。但是，
基督的逾越奧跡不會停留在過去的歷
史中，因為祂已藉著自己的死亡摧毀
了死亡，於是，基督本身的一切──祂
為全人類所做和所受的苦──都分享了
天主的永恆，超越萬世，臨現人間。
十字架和復活的事件長存不朽，並吸
引眾人歸向生命。」（天主教教理，
1085）

教宗本篤十六世寫道：「基督徒的開
始，不是做一個倫理的決定、或者一



個偉大的觀點，而是與一個事件的相
遇，是與一位的相遇，這會使生點，
因而有一個決定性的指引。」 [1] 因
此，「我們的信仰與感恩禮出自同一
的事件，就是在逾越奧蹟中基督的自
我給予。」 [2]

2. 在教會時代重演的逾越奧蹟：禮儀
和七件聖事

我們的主基督「這救贖人類由主基督
予以完成；尤其是以祂的逾越奧 跡，
即祂光榮的苦難、從死者中復活、光
榮升天，來完成這工程。」 [3]「教會
在禮儀中宣布和慶祝的就是基督的奧
跡。」（天主教教理，1068）.

「因此，理應視禮儀為耶穌基督司祭
職務的執行。在禮儀中，藉著有形可
見 的標記，且按每一標記專有的方
式，表示並實現人的聖化；同時，在
禮儀 中，也是耶穌基督的奧體，包括
元首及其肢體，實行完整的公開敬
禮。」 [4]「教會的整個禮儀生活以感



恩祭和聖事為核心。」（天主教教
理，1113）

「基督『坐在聖父的右邊』，把聖神
傾注在祂的身體──教會之內。於是，
基督透過自己建立的聖事，通傳祂的
恩寵。」（天主教教理，1084）

2.1 七件聖事的本質、起源和數目

「聖事是產生恩寵的有效標記，由基
督建立並交託給教會。透過聖事，天
主的生命分施在我們身上。舉行聖事
時之有形儀式，象徵並實現每件聖事
專有的恩寵。」（天主教教理，
1131）「聖事是人可以感覺 到的標
記（言語和行動），是我們現實人性
所能觸及的。」（天主教教理，
1084）

「我們『依從聖經的訓導，宗徒的傳
統以及……教父們一致的想法』，宣
認『新約的聖事，皆是我們的主耶穌
基督建立的』」 [5]



「在教會內有七件聖 事：聖洗、堅振
(或傅油)、感恩（聖體）、懺悔、病
人傅油、聖秩及婚姻。」（天主教教
理，1113）「七件聖事涉及基督徒生
命中的所有階段，以及一切重要時
刻：它們產生、滋長、治癒基督徒的
信仰生命，並賦予使命。這樣，自然
生命的各階段與靈性生命的各階段之
間，有著某些類似之處。」（天主教
教理，1210）。七件聖事組成了一個
以聖體聖事為中心的、有生命的一
體，而且隱藏於聖體聖事之內的，正
是各件聖事的「始創者」。（參閱天
主教教理，1211）

教會的聖事標示著三件事：基督的聖
死及復活，亦即是我們能夠得到聖化
的緣由；恩寵，亦即是我們得到聖化
的效果；最後是永恆的光榮，亦即是
我們聖化的最終目的。「因此，聖事
一是回憶先前發生之事，即基督苦難
的標記；二是彰顯藉基督的苦難，在
我們內的現有成就，即恩寵的標記；



三是預示，即預示未來光榮的標
記。」 [6]

每件聖事獨有的記號都由物質和形式
組成：物質有物質實體（水、油、麵
餅、酒）和手勢（洗潔、傅油、覆手
等），而形式是施行聖事者所說的話
語。事實上，「聖事慶典是天主子女
在基督和聖神之內跟天父相遇。這相
遇一如透 過言語和行動的交談。」
（天主教教理，1153）

聖事的禮儀包含不可變更的部份（即
基督親自建立有關聖事記號的元
素），以及教會可因應時間和地點的
條件、信友的益處，為深化參與者對
聖事的虔敬而可作出變更的部份 [7]
「任何聖事的儀式不可由施行人
（minister）或團體按自己的喜好而
改變或操縱。」（天主教教理，
1125）

2.2 聖事的效果和它們的必要性



所有聖事都給堪當領受它的人授予寵
愛。 [8]「恩寵是聖神的恩賜，祂使我
們成義，並聖化我們。」（天主教教
理，2003）此外，各件聖事都按照其
特性，給堪當領受它的人授予該件聖
事的恩寵（參閱天主教教理，
1128）：這種聖事恩寵是特定的神聖
助佑，有助我們達到領受該件聖事的
目的。

藉着教會的聖事，我們不單領受寵
愛，還領受天主聖神。「基督藉著教
會的聖事，把祂的聖神，即聖化者，
通傳給自己的肢體。」（天主教教
理，739） [9] 信友勤領聖事的成效，
就是聖神使他更「肖似天主」，在生
活中與基督團結共融。（參閱天主教
教理，1129）

聖洗、堅振和聖秩聖事除了授予恩寵
之外，也賦予一個聖事的、給予領受
了它的人的靈魂一個永不磨滅的神印 
[10]。藉著這個神印，一個基督徒成
為教會的一份子，各人並且按照自己



的身份和功能而分享基督的司祭職。
這個聖事的神印會永遠地存留於這個
領受者的身上：它會堅强他繼續領受
更多聖寵的意向、承諾和保證天主會
護佑他、以及召叫他去敬拜天主和服
務教會。故此，這三件聖事不能重覆
領受。（參閱天主教教理，1121）

我們必須透過領受基督授予教會的聖
事，或至少渴望領受聖事，才能得救
和獲取寵愛。沒有一件聖事是多餘
的，雖然不是人人都要領受所有七件
聖事。 [11]

2.3 聖事的有效性

「聖事是有效的，因為基督在聖事中
親自行動：是祂在付洗，是祂在聖事
中行動，通傳聖事所表徵的恩寵。」
（天主教教理，1127）聖事的效果是
以事效性的形式產生（ex opere
operato），即是效果由聖事的記號
或行動而自然而有。 [12]「因爲聖事
的完成，不是憑藉付洗或受洗之人的
義德，而是憑藉天主的德能。」 [13]



「當一件 聖事慶典是按照教會的意向
而舉行時，基督和祂聖神的德能在聖
事中、透過聖事而行動，無需依靠施
行人的個人聖德。」（天主教教理，
1128）

施行聖事的人將自己置身於為基督和
教會服務當中。所以他被稱為聖事的
「執行人」（minister）。他不能單
單是一位普通信友。按正常慣例，他
必須領受聖秩聖事，使他被特別塑造
成肖似基督大司祭的人。 [14]

聖事的效果源自基督。祂在每件聖事
內工作。「可是，聖事的 效果仍要視
乎領受聖事者的準備情況。」（天主
教教理，1128）一個人的信德愈大，
他歸依和服從天主聖意的決心便會愈
強，他藉著領受聖事而得到的恩寵也
會帶來更豐盛的效果。（參閱天主教
教理，1098）

「慈母聖教會設立了一些聖儀，這是
模倣聖事而設立的一些神聖標 記，用
以表示因教會的代禱而獲得的某些效



果，尤其是屬靈的效果。藉著聖儀，
使人準備接受聖事的主要效果，並聖
化人生的各種境遇」。 [15]「聖儀不
像聖事一般賦予聖神的恩寵，但透過
教會的祈禱，讓人準備接受恩寵且與
之合作。」（天主教教理，1670）
「在各種聖儀中，以祝福（人、食
物、物件、地方）為首。」（天主教
教理，1671）

3. 禮儀

基督徒的禮儀「是天主的行動（actio
Dei），它透過聖神吸引我們進到基
督內」 [16]，並具有從地面而上升、
和從天上而下降的雙重層面。 [17]
「禮儀是「整個基督」（Christus
totus）的『行動』」。（天主教教
理，1136）。因此，「聖事慶典的舉
行者是整個團體，即基督的身體聯合
其元首。」（天主教教理，1140）。
被舉揚了和受到光榮的基督就在會眾
中間出現（參閱瑪18:20）。主持整
個禮儀的是基督。祂與聖神一起緊密



地工作，召集、凝聚和教化信友。祂
是永恆的大司祭，是舉行儀式時的主
角。在呈現救贖事蹟的過程中，祂利
用著祂的聖職人員而重演（即在當刻
的禮儀慶祝活動中真實地再一次進
行）祂的贖罪犧牲，並讓我們能夠分
享到給我們帶來生命的聖體聖事。

教會在偕同她的元首基督一起塑造
「一個獨一無二的奧妙位格」 [18]
時，以「有機組織的司祭團體」的身
份去舉行各件聖事。藉著聖洗和堅振
聖事，司祭百姓們獲得舉行禮儀的能
力。因此，「禮儀行 動並非私人行
動，而是教會的慶典，教會則是『合
一的聖事』，就是在主教的領導下，
集合並組織起來的神聖子民。所以，
禮儀行動屬於教會全體，顯示教會全
體，並涉及教會全體；但教會每一個
成員，按其身分、職務及具體參與的
不同，其在禮儀中的行動也不同」。 
[19]



每個禮儀都是天主和人類，即在天上
和在地上的整個教會所一起舉行和慶
祝的（參閱默5）。雖然一個禮儀活
動是某一個基督徒團體、於某時和某
處莊嚴地舉行，但是它在本質上是具
有普世性的。禮儀是指向普天地的人
類的。它是一個基督徒團體與教宗、
與和他合一的所有主教們、和與身在
各個歷史時代、各個地方的所有信友
們一起舉行的，「好叫天主成為萬物
之中的萬有」。（格前15：28）。所
以，基本要點就是：禮儀的主體其實
就是教會，尤其是身在各個時代、各
個地方的信友們的諸聖的相通
（communio sanctorum）的結合。
[20] 因此，如果參與一個禮儀的人能
夠愈投入於這一個諸聖相通的認知之
中，這個禮儀就愈能夠體現出它的精
神。而一個能夠表達出教會這個合一
性和普世性的方法，就是在禮儀活動
中的某些部份採用拉丁文及詠唱額我
略聖歌。 [21]



因此，參與一個禮儀活動的會眾，就
是一羣已經領受了聖洗的人，「因為
凡是領過聖洗的人們，都藉着重生及
聖神的傅油，經祝聖為精神的聖殿及
神聖的司祭，讓他們把基督徒的一切
行為，都獻作精神的祭品」 [22] 他們
都分享著這份屬於基督這位最高司祭
的「共有司祭職」。 [23]「因此，在
聖事慶典中，全體會眾都是『禮儀執
行者』（leitourgos），各人按自己
的職務行事，但都在『聖神的合一』
之中，而聖神在眾人內工作。」（天
主教教理，1144）。所以，雖然參與
禮儀活動並不是信友們的超性生活的
全部，但是為他們、也是為整個教會
而言，它是他們所有活動的頂端，也
是一個他們能夠獲得力量的泉源。 
[24]「教會『接受』同時又『表達』
她在七件聖事裡的角色，天主的恩寵
於是具體地影響信友的生活，他們被
基 督救贖的整個存在，都可成為悅樂
天主的敬拜行動。」 [25]



參與禮儀活動的會眾被稱作禮儀活動
的「主體」，意思就是，這個會眾中
的每一位信友，各自以會眾成員的身
份，去履行與他或她相稱的本份。
「不是所有成員都擁有相同的職份」
（羅12：4）。在他們當中，有些人
在教會內，並透過教會，獲得天主的
召叫，去以特別的方式來服務這個教
會團體。這些教會的僕人是經由聖秩
聖事所挑選了的。藉著聖秩聖事，天
主聖神將他們塑造成教會之首基督自
己所有的一些特質，讓他們能夠服侍
教會內所有成員。 [26] 教宗聖若望保
祿二世在多個場合中說明：「in
persona Christi 一詞，其意義不僅止
於「代表基督」或「代替基督」舉行
祭獻。 In persona 是指在聖事上等同
於永遠盟約的大司祭，祂是這祭獻的
創始者和主要的主體，在這祭獻中實
在沒有人能替代祂。」 [27]《天主教
教理》生動地指出，「聖職人員猶如
基督司祭的『聖相』（icon）」（天
主教教理，1142）



「禮儀中所慶祝的奧跡是 唯一的，但
慶祝的形式卻是多元的。基督奧跡的
豐饒是如此深不可測，任何禮儀傳統
都無法予以完全表達。」（天主教教
理，1200-1201）「教會目前應用的
各禮儀傳統或儀式有拉丁禮(主要是羅
馬的儀式，但亦有 某些地方教會的儀
式，如安博[米蘭]的儀式、或一些修
會的儀式)以及拜占

廷（Byzantine） 禮、亞歷山大
（Alexandrian） 禮或科普替
（Coptic） 禮、敘利亞（Syriac）
禮、亞美尼亞（Armenian） 禮、瑪
洛尼（Maronite） 禮和加色丁
（Chaldean） 禮。」（天主教教
理，1203）「神聖公會議，謹遵傳
統，鄭重聲明，慈母聖教會以同等的
權利和地位，看待所有合法認可的禮
儀，願其保存於後世，從各方面得以
發。」 [28]

Juan Jose Silvestre



基本參考文獻：

《天主教教理》，1066-1098；
1113-1143；1200-1211；及
1667-1671.

建議閲讀文獻：

聖施禮華，「感恩聖祭、信德和
愛德的奧蹟」講道，載於《基督
剛經過》，83-94；也參閱《與
施禮華蒙席會談》，115
若瑟拉辛格樞機，《禮儀的精
神》，依納爵出版社

註腳：

[1]教宗本篤十六世，2015年12月25
日《天主是愛》通諭

[2] 教宗本篤十六世，2007年2月22
日《愛的聖事》宗座勸諭

• 

• 

• 



[3] 梵二《禮儀憲章》，5；及參閱
《天主教教理》，1067

[4] 同上，7；及參閱《天主教教
理》，1070

[5] 特倫多大公會議：DZ 1600 –
1601；及參閱《天主教教理》，
1114.

[6] 聖多瑪斯阿奎納，《神學大全》，
III, q. 60, a. 3；及參閱《天主教教
理》，1130

[7] 參閱《天主教教理》，1205；特
倫多大公會議：DZ 1728；及教宗比
約十二世：DZ 3857

[8] 參閱特倫多大公會議：DZ 1606

[9] 「聖神在教會中的願望和行動，就
是使我們活出復活 基督的生命。」
(《天主教教理》，1091）「聖神把
教會與基督的生命和使命結合為
一。」(《天主教教理》，1092）；



「聖神治癒和轉化領受聖事者，使他
們肖似天主子。」(《天主教教理》，
1129）

[10] 參閱特倫多大公會議：DZ 1609

[11] 同上，DZ 1604

[12] 同上，DZ 1608

[13] 多瑪斯阿奎納，《神學大全》，
III，q. 68，a. 8

[14] 「公務司祭職保証在聖事中，是
基督親自藉著聖神，為教 會而行動。
天父將救世的使命交託給祂降生成人
的聖子，再由聖子 將之交託給宗徒
們，宗徒們又交託給其繼承人；他們
領受耶穌的聖 神，為了因祂的名義和
身分而行動。因此，聖職人員是聖事
性的連繫，使禮儀行動與宗徒們的言
行連接起來，並通過宗徒與基督的言
行連接起來：基督是聖事的根源和基
礎。」（《天主教教理》，1120）縱
使聖事的有效性並不取決於施行聖事



者個人的德行有幾深，但是他的信德
和他對主的虔敬，除了有助他增强自
己的聖德之外，也有助於領受該件聖
事的人能夠培養良好的切願心情以及
獲得更多的善果。

[15] 梵二《禮儀憲章》，60；（參閱
《天主教教理》，1667）

[16] 教宗本篤十六世，《愛的聖事》
宗座勸諭，37

[17] 「一方面，教會為 了天父「那不
可言喻的恩賜」（格後 9:15），聯合
她的主，在「聖神的推動下」（路
10:21），以欽崇、讚美和感恩來頌
謝天父。另一方面，在天主的計畫圓
滿地完成之前，教會將不斷向天父呈
上「祂恩賜的 獻禮」，懇求祂派遣聖
神降臨到這些禮品上，降臨於教會、
信徒以及全世界，使天主賜與的這些
恩惠，藉著結合於司祭基督的死亡和
復活，並藉著聖神的德能，結出生命
的果實，以「頌揚祂（天父）恩寵的



光榮」（弗 1:6）。」 （《天主教教
理》，1083）

[18] 參閱教宗比約十二世，《奧體》
通諭（載於《天主教教理》，1119）

[19] 梵二《禮儀憲章》，26（載於
《天主教教理》，1140）

[20] 「Orate, Fratres，司鐸邀請參禮
者祈禱，願這奉獻有效於所有人的得
救，因為這祭獻是你們的和我的，是
整個教會的祭獻。祈禱吧，兄弟們，
儘管參禮的人可能並不多，儘管參禮
的只有一人，儘管只有獻祭的司鐸本
人，因為每一台彌撒，都是普世的祭
獻，都是每一部落，每一語言，每一
民族的救贖（參閱默5:9）。

「通過諸聖相通功，所有基督徒，無
不從舉行的每一台彌撒中，取得聖
寵，不管那台彌撒有成千上萬的人參
與，還是只有一個分心走意的輔祭小
童在那裡，不論怎樣，在每一台彌撒
中，上天與下土，聯合上主的天使，



齊聲歌頌：聖，聖，聖……。」（聖
施禮華，《基督剛經過》，89）

[21] 教宗本篤十六世，《愛的聖事》
宗座勸諭，62；梵二《禮儀憲章》，
54

[22] 梵二《教會憲章》，10

[23] 同上，10 和 34；梵二《司鐸職
務與生活法令》，2

[24] 參閱梵二《禮儀憲章》，20

[25] 教宗本篤十六世，《愛的聖事》
宗座勸諭，16

[26] 參閱梵二《禮儀憲章》，2及15

[27] 教宗聖若望保祿二世，《活於感
恩祭的教會》通諭，29。其註腳59摘
錄了以下來自教宗比約十二世《天人
中保》通諭的句子：「公務司祭代表
基督，做為基督的頭，以全體成員的
名義奉獻祭獻」



[28] 梵二《禮儀憲章》，4

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/di-

shi-qi-ke-ti-li-yi-ji-qi-jian-sheng-shi/
(2026年2月18日)

https://opusdei.org/zht/article/di-shi-qi-ke-ti-li-yi-ji-qi-jian-sheng-shi/
https://opusdei.org/zht/article/di-shi-qi-ke-ti-li-yi-ji-qi-jian-sheng-shi/

	第十七課題：禮儀及七件聖事

