
opusdei.org
第十課題：基督的苦難和十字架聖死
基督接受了死亡，是為了補贖我們的罪過、為了使我們脫離罪過、和為了把我們從罪過所帶來的奴役中贖回來。
04/04/2019
下載《第十課題：基督的苦難和十字架聖死》（pdf格式）
1.1 序言
人的受造其實是有著一個超性的歸向，就是與天主的結合。可是罪過卻深深地擾亂了這個秩序：人再看不到世界其實是一件充滿著美善的化工，反而使它變成好壞無凌兩可的。人把自己的希望寄託於一些受造物的身上，為自己定下一些錯謬的、世俗化的目標。
耶穌基督降生到世上的目的，正是為了重新確立天主原來的計劃，以及帶領世界走向與天主結合這個真正的歸宿。為此，身為人類真正的元首的耶穌 [1] 取了完全的人性，即那因為罪過而遭到破壞了的人性，使人性成為祂也有著的，並且以聖子的身分把它奉獻給天父。這樣，耶穌重新恢復了人的一切關係和境況的真正意義，就是人對天主父的依靠。
這個基督降生世上的意義和目的，有賴祂一生的言行，和祂生活中的每一件奧跡（而這些奧跡都是祂把所有的光榮都歸於天父的方法）而達成的。在祂一生中所發生的每一件軼事，祂一生的每一個階段，都有著一個明確的作用、一個救贖的目標。[2]
1.2 十字架這個奧跡的意義
十字架奧跡的真正目標是除免世罪（參閱若1：29）。倘若我們要與天父結合，十字架的奧跡絕對是必須的。如上所述，這個結合就是天主的計劃的最終目標（參閱羅8：28 - 30）。
耶穌除免世罪所採取的方法，就是祂自己承擔起罪過，並且以那存於祂的聖心內的公義來消滅它。[3] 十字架這個奧跡主要包括以下幾點：
a) 祂自己承擔了我們的罪過。首先，我們可以從各本福音就有關衪的苦難和聖死的記載中看見這一點。因為這個苦難和聖死是發生在取了人性的天主之子身上，而不是發生在一個縱使是有著非常的聖德的人的身上，所以它有著覆蓋一切的、使整個人類都能獲益的價值和功效。我們在福音裡讀到把耶穌交付給罪人之手的是天父（參閱瑪26：45），又讀到是祂自己甘願落在惡黨的殘酷處置中。正如依撒以亞先知在關於「受苦的僕人」的有力的描述中所說的[4] ：「他受虐待，仍然謙遜忍受，總不開口，如同被牽去待宰的羔羊；又像母羊在剪毛的人前不出 聲，他也同樣不開口。」（依53：7）
基督猶如一隻沒有瑕疵的羔羊一樣，甘願接受了不義的罪人加於祂的身上的、肉體的和心靈上的苦難，並且藉此而肩負了人類所有的、一件一件冒犯了天主的罪過。人的每一個過失實在就是基督的聖死的緣由。因此我們可以說：耶穌在哥耳哥達上「承擔」了我們的罪過（參閱伯前2：24）。
b) 基督以自我犠牲來消滅罪過。祂不但承擔了我們的罪過，而且也毀滅了我們的罪過。罪過的被消滅，是由於祂以公義的聖子之身，和對天主聖父的孝愛去接受了苦難；同時祂亦有著一個無罪者的公義，縱使罪人都不堪當衪的愛而祂仍然熱愛罪人；使祂為我們爭取罪過的赦免的就是祂的愛（參閱路22：42及23：34）。祂以自身代替了我們，為了使我們獲得罪赦而給聖父獻上了祂的苦難和聖死：「因祂受了創傷，我們便得了痊癒」（依53：5）。
所以，十字架的效果就是除免世罪。我們可以藉著領受聖事（特別是告解修和聖事）去分嚐這個效果。當我們死後，如果我們在世上時對天主忠信，我們也可以永遠地得到它。十字架讓所有人都可以躱避罪惡，並且使人把基督的苦難和聖死與自己成聖的道路合而為一。
2. 十字架彰顯著天主在耶穌基督身上的仁慈和公義
天主選擇了以十字架來救贖世界，不是因為祂喜歡痛楚和受苦。祂只會喜歡美善、喜歡行善。祂完全自願地選擇了要創造一切受造物。但是祂只是由於人犯了罪才選擇了十字架的。十字架的存在，只是因為罪過的存在。而天主的愛也是存在的。所以，十字架是天主的愛的效果，是人犯罪的結果。
天主決定派遣了祂的聖子降生成人，以犠牲自己的性命來救贖人類。這一件事給我們顯示出許多關於天主的一些道理，尤其是十字架所顯示的、天主的慈悲和公義：
a) 天主的慈悲。聖經屢次提及聖父把自己的聖子交付於罪人的手中（參閱瑪26：54）。祂不會吝嗇自己的兒子。由於天主聖三的緊密合一的關係，派遣了聖子的天主父其實永遠都也是在聖子之內的。所以，在耶穌甘願為我們犧牲自己的性命這個決定的背後，也有著聖父為了我們而交出自己所鍾愛的聖子給惡人這一決定。後者是在整個救恩史中前所未有的、最能顯示出天主聖父的慈悲、和祂對人類的慈愛的最大明證。
b) 十字架也給我們彰顯出天主的公義。這不是指天主的公義是人類必須為自己的罪過而受罰，而是指天主再次把我們導向正軌，朝著真理和美善前進，以及使我們重新獲得因罪過而損毁了的各種恩賜。這一切都有賴於基督對祂的天主聖父的忠信、服從和愛；祂對我們（即是祂的弟兄姊妹們）的慷慨、仁愛和寛恕；以及祂在受難時所顯示和保持的真誠、公義和無罪。這一切使我們不會因犯了罪而當受地獄烈火之苦，反而讓我們面向聖德和公義打開自己的心靈，因為祂為了我們而犧牲了自己。天主藉著公義，即基督的公義，來把我們從罪惡中解放出來。
由於基督的犧牲，也藉著祂的救贖大能，我們才可以在任何順境逆境中都以天主的兒女的身分去行事。
3. 讓基督的十字架出現的是罪人
從起初，按照祂對自己的使命的進度和祂的人性理性的成長，耶穌逐漸清楚到自己的命運：自己正在一步一步地走向十字架。而祂卻甘心和完全地接受它。祂來是為了要實行聖父的旨意，以至極盡（參閱若19：28 -30）。祂也因此而致使自己「交出自己的性命，為大眾作贖價」（谷10：45）。
當耶穌在履行聖父交託了給祂的使命時，祂遭到以色列的宗教權貴們的反對。他們都視祂為一個偽冒者。「一些以色列的首長控告耶穌觸犯了梅瑟法律，反對耶路撒冷的聖殿，尤其違反了對唯一天主的信仰，因為祂自稱是天主子。為此，他們把祂交給比拉多，為定祂死罪。 」（天主教教理簡編，113）
那些把耶穌釘死的人所犯的罪過，就是他們背棄了基督，也即是背棄了真理。事實上，每一個罪都是背棄耶穌、和背棄祂從天主那裡帶來給我們的真理。因此，每一個罪都構成耶穌的苦難的因由。「耶穌的苦難和死亡，不能毫無辨別地歸咎於當時生活的全體猶太人，或在時空上後來的其他猶太人。每個罪人，亦即所有的人，確實是使救主受苦受難的兇手和刑具，尤其當人身為基督徒仍繼續再次失足犯罪或沉迷於惡習時，更是罪大惡極。」（天主教教理簡編，117）
4. 祭獻與救贖
耶穌基督接受了死亡（參閱羅4：25），是為了補贖我們的罪過、為了使我們脫離罪過、和為了把我們從罪過所帶來的奴役中贖回來。聖經告訴我們，基督的苦難和聖死是（一）一個源於盟約的祭獻；（二）一個賠償的祭獻；（三）一個補贖罪過的祭獻；（四）一個拯救和解放人類的行為。
a) 耶穌以在十字架上給天主獻出自己的生命來諦造了一個新約，就是說，一個先知們包括依撒爾亞（參閱依42：6）、耶肋米亞（參閱耶31：31-33）、和厄則克耳（參閱則37：26）都預言過的、天主與人類之間的嶄新的結合方式。這個新的盟約，就是以基督為了我們而奉獻於天主的聖身、和祂為了我們而傾流的寶血作為印證的（參閱瑪26：27-28）。
b) 基督的十字架祭獻有賠償的價值，即是滌除我們的罪過及浄化我們的價值（參閱羅3：25；希1：3；若一2：2及4：10）。
c) 十字架是一個補贖罪過的祭獻（參閱弗2：16及5：2；斐2：8-9；希5：1-10及13：11-12）。人類因著罪過而拒絕獻給天主父的愛情和服從，基督卻給天父奉獻了。祂的自我犧牲彰顯了公義，又回報了天父的慈愛。這份公義和天主的慈愛都是人類從起初就拒絕接受的。
d) 基督的十字架聖死是一個人類得以獲救和解放的行為。耶穌以祂的苦難和聖死，付出了祂的寶血，作為我們獲得自由的代價（參閱伯前1：18）。祂以犧牲自己的性命來拯救我們，從而讓我們成為有份於天國的：「是祂由黑暗的權勢下救出了我們，並將我們移置在祂愛子的國內，我們且在祂內得到了救贖，獲得了罪赦。」（哥1：13-14）
5. 十字架的效果
十字架主要的效果是罪過的、和一切相反我們與天主結合的東西的消滅。
除了毀滅罪過之外，十字架也把我們從魔鬼的掌控中解脫出來。雖然魔鬼是我們肉眼看不見的，但是罪惡的一切傷害和所導致的死亡其實都是魔鬼所計劃的。對於那些與基督緊密合一的人來說，魔鬼是無能為力的（參閱羅8：31-39）；死亡不再是與天主永遠的分離，反而成為了通往我們的最終歸宿的門檻（參閱格前15：55-56）。
十字架移除了一切的障礙，並且為所有人打開了得救的道路和領受恩寵的途徑。
十字架再加上基督的復活和祂光榮的升天，成為了人類成義的因由。也就是說，它不但令死亡和其他障礙遭到毁滅，而且也使人類獲得了新的生命（即是獲得了聖化人靈的基督的恩寵）。每一件聖事都是參與基督的逾越、以及讓我們獲得救恩的不同方法。尤其是聖洗。它把我們從原罪所導致的死亡中解放出來，使我們能夠過著復活了的基督的新生活。
耶穌是人類得救的唯一和效及普世的因由，是天主與人之間唯一的中保。人可以獲得的每一個賴以得救的恩寵，都是源於基督的生命，尤其是祂的逾越奧跡。
6. 與基督共同救贖
如上所言，基督十字架的救贖功效是及至普世的：整個人類都是藉著它而得救。但是基督的苦難所帶來的實效和功勞必須由每一個人自己去爭取，主要是靠著信德和領聖事。
耶穌基督是天主與人之間唯一的中保（參閱弟前2：5）。但是天主聖父的聖意是，我們不但要爭取得救，而且也要成為共同救贖者（參閱天主教教理，618）。基督召叫我們背起祂的十字架來跟隨祂（參閱瑪16：24），因為「你們原是為此而蒙召的，因為基督也為你們受了苦，給你們留下了榜樣，叫你們追隨他的足跡。」（伯前2：21）。
聖保祿宗徒寫道：
a) 「我已同基督被釘在十字架上了。所以，我生活已不是我生活，而是基督在我內生活。」（迦2：20）。若要得到與基督認同，我們必須擁抱十字架。
b) 「我可在我的肉身上，為基督的身體 ―― 教會，補充基督的苦難所欠缺的。」（哥1：24）我們可以成為基督的共同救贖者。
天主沒有意願把我們從一生中可以遇到的所有困難都解脫出來。藉著接受這些困難，我們可以與基督認同，為自己爭取到永生，和共同為他人也獲得救恩而努力。把我們的病苦和痛楚交與基督去奉獻給天主，會有很大的救贖價值。我們以基督自甘自願接受苦難的精神 ―― 出於愛人、為了救人、為人贖罪 ―― 去做的身體克苦也是一樣：。在十字架上，耶穌基督為我們立了一切德行的表樣：
a) 愛德：「人若為自己的朋友捨掉性命，再沒有比這更大的愛情了。」（若15：13）
b) 服從：「祂聽命至死，且死在十字架上。」（斐2：8）
c) 謙虛、溫順和忍耐：祂承受了祂的苦難，沒有躲避或減輕它，如同一隻溫馴的羔羊。（參閱耶11：19）
d) 輕看世物：祂，萬王之王，萬君之君，當身懸十字架上時赤身露體、遭人戲弄、吐唾液、受鞭打、戴茨冠，這一切都是為了愛。
主基督切願祂的母親要比別人更加緊密地分擔祂的苦難奧跡（參閱路2：35及天主教教理，618）。聖母教導我們要佇立在她的聖子的十字架旁。[5]
作者：Antonio Ducay
基本參考文獻：
	《天主教教理》，599-618
	《天主教教理簡編》，112-124
	教宗聖若望保祿二世，1988年9月7日、1988年9月8日、1988年10月19日、1988年10月26日的教理教導 “The Redemptive Value of Christ's Passion,"
	教宗聖若望保祿二世，1988年12月14日、1989年1月11日的教理教導 “Christ's Death: its Redemptive Character,"

建議閲讀文獻：
	聖施禮華，《基督的死亡是基督徒的生命》講道，載於《基督剛經過》，95-101

註腳：

[1] 祂是我們的元首，因為祂是天主之子，又因為祂除了罪過之外就完全與我們一樣（參閱希4：15）。
[2] 基督的孩提時代、祂隱居工作的生活、祂在約旦河受洗、祂的公開傳教生活、和其他的一切，都參與著人類的得救。聖施禮華在談到基督在納匝肋的生活時說：「祂多年的隱居生活不是無意義的，也不僅是為了準備往後數年的公開生活而已。自從1928年，我就已領悟到，天主要使基督的一生成為基督徒的典範，特別是祂的隱居生活 ―― 那一段祂和常人肩並肩工作的歲月。上主要許多人以經年累月安靜、平庸的生活作為自己召喚的證明。」（《基督剛經過》，20
[3] 參閱哥1：19-22及2：13-15，羅8：1-4，弗2：14-18，希9：26
該四篇關於那個奧妙的「天主的僕人」的詩篇，是在舊約聖經中就有關基督的苦難的非常感人的預言（依42：1-9，49：1-9，50：4-9及52：13 - 53：12）
[5] 參閱聖施禮華，《道路》，508


epub | document generated automatically from https://opusdei.org/zht/article/di-shi-ke-ti-ji-du-de-ku-nan-he-shi-zi-jia-sheng-si/ (01/12/2026)
cover.jpg
opusdei.org

= BENE

ZEFN+

=
R

£+

25t

Iy

i






