
opusdei.org

第卅一課題：第一誡

耶穌基督教導我們，為了得
救，我們必須遵守十誡。十誡
表達出自然道德律的核心部
分。第一誡是雙重的：愛天
主、及為愛天主而愛近人。

2021年2月24日

下載《第卅一課題：第一誡》
（pdf格式）

1. 十誡

2. 第一誡

• 

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/PDF%20%E7%AC%AC%E5%8D%85%E4%B8%80%E8%AA%B2%E9%A1%8C%EF%BC%9A%E7%AC%AC%E4%B8%80%E8%AA%A120210224-033251.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/PDF%20%E7%AC%AC%E5%8D%85%E4%B8%80%E8%AA%B2%E9%A1%8C%EF%BC%9A%E7%AC%AC%E4%B8%80%E8%AA%A120210224-033251.pdf


3.對天主的信德和望德對天主的信德
和望德

4. 為愛天主而愛他人

5. 為愛天主而愛自己

1. 十誡

耶穌基督教導我們，為了得救，我們
必須遵守十誡。一個年輕人問祂說：
「師傅，我該行什麼『善』為得永
生？」（瑪19:16）耶穌回答說：
「如果你願意進入生命，就該遵守誡
命。」（瑪19:17）然後祂引用了幾
條關於愛近人的誡律：「不可殺人，
不可姦淫，不可偷盜，不可做假見
證，應孝敬父母。」（瑪19:18-19）
這些誡命，與主耶穌在其他場合中提
及的有關愛天主的誡命一起，構成了
天主的十誡。（參閱谷20:1-17；天
主教教理，2052）「首三條針對愛天



主，後七條針對愛近人。」（天主教
教理，2067）

十誡表達出自然道德律的核心部分。
（參閱天主教教理，1955）十誡是一
條深人人心的法律，但是我們對它的
認知就因著原罪及自己不斷重犯的本
罪而變得模糊不清。為此，天主要啟
示一些「本來並非不可理解的宗教和
倫理的真理」（天主教教理，38），
好使人能夠完全地並確實地認識這些
真理（參閱天主教教理，37-38）。
祂首先在舊約中啟示了這些真理，及
後又藉著耶穌基督完全地啓示了它。
（參閱天主教教理，2053-2054）教
會護守著這些啟示，並把它教導全人
類。（參閱天主教教理，2071）

有些誡命確定人應該做的事（例如守
慶節日）；有些則指出那些不應該做
的事（如謀殺無辜者）。後者是指那
些由於它們在道德上的目標而本身就
是凶惡的行為（intrinsically evil），



不管作出這些行為的人其目的、或意
向、或週圍的情境是如何。[1]

「耶穌表示誡命不應懂成是最低的界
限，而不准超越，而是走向倫理和屬
神的成全境界的道路，其中心就是愛
（參閱哥3:14）。」[2] 例如「不可殺
人」這一條誡命不僅包含叫人尊重近
人的生命，而且也要求我們去促進他
人身為人的發展和充實。所有誡命都
不應被視為只是一些限制我們的自由
的禁令，而是呈現善與幸福之路的明
燈，將我們從倫理道德上的錯誤中解
放出來。

2. 第一誡

第一誡是雙重的：愛天主、及為愛天
主而愛近人。有人問：「師傅，法律
中那條誡命是最大的?」耶穌對他說：
「你應全心，全靈，全意，愛上主你
的天主。這是最大也是第一條誡命。
第二條與此相似：你應當愛近人如你
自己。全部法律和先知，都繫於這兩
條誡命。」（瑪22:36-40）。



這種愛，人稱之為愛德。愛德也是一
個超性之德的名稱。它是指愛天主，
及為了天主而愛他人。愛德是天主聖
神傾注於那些成為了天主義子的人的
一個恩賜。（參閱羅 5:5）愛德需要
我們在有生之年中，因著聖神的行動
及我們自己與祂合作而不斷地成長：
在聖德上成長，就等同在愛德上成
長。聖德不過是我們與主的神聖父子
關係、和愛德兩者的達至圓滿境界。
聖德也會因小罪而被縮減，甚至因大
罪而喪失。愛德是有秩序的：首先是
愛天主，然後是為了愛天主而愛他
人，最後才是愛自己（後者也是為了
愛天主）。

我們若要以天主子女的情懷去愛天
主，必須：

a) 以祂作為我們所做的一切事的終極
目的。一切事都要是為了愛祂、並為
了祂的光榮而做：「你們或吃或喝，
或無論作什麼，一切都要為光榮天主
而做。」（格前10:31）「Deo



omnis gloria. 一切光榮歸於天主。」
[3] 對任何東西的愛都不可以超越愛天
主的愛：「誰愛父親或母親超過我，
不配是我的；誰愛兒子或女兒超過
我，不配是我的。」（瑪10:37）
「天主的愛是獨一無二的真愛。」[4]
任何把天主拒諸門外，或是把對祂的
愛放在次級位置的愛，都不是真愛。

b) 以行動承行天主的聖意：「不是凡
向我說『主啊！主啊！』的人，就能
進入天國；而是那承行我在天之父旨
意的人，才能進天國。」（瑪17:5）
天主的聖意是我們都要成聖（參閱得
前4:3），我們都要跟隨基督（參閱瑪
17:5），和遵守祂的誡命（參閱若
14:21）。「你真的想做聖人嗎？履
行每一刻細微的責任：做你該做的
事，聚精會神地去做。」[5] 承行主
旨，即使需要犧牲時也一樣：「不要
隨我的意願，惟照祢的意願成就
吧。」（路22:42）



c) 回應祂對我們的愛。祂先愛了我
們，祂造生了自由的我們，並使我們
做祂的子女。（參閱若一4:19）罪就
是抗拒天主的愛（參閱天主教教理，
2094）。不過，祂時刻準備好寬恕我
們，並且為了我們而犧牲自己。「愛
就在於此：不是我們愛了天主，而是
他愛了我們，且打發自己的兒子，為
我們做贖罪祭。」（若一4:10；參閱
若3:16）「祂愛了我，且為我捨棄了
自己。」（迦2:20）「為了相稱於這
偉大的聖愛，我們理應完全自獻，完
全獻出自己的肉體和靈魂。」[6] 這不
是一個關乎感覺的事，而是一個意志
上的決定；可以有、或可以沒有感覺
的伴隨。

愛天主會使人努力與祂建立個人的關
係。這關係包含祈禱，而祈禱又會培
養愛情。祈禱可以有各樣形式[7]：

a)「朝拜是人面對造物主時，自認是
受造物的第一個態度。」（天主教教
理，2628朝拜是宗教的最基本的態度



（參閱天主教教理，2095）。「你要
朝拜上主，你的天主，惟獨事奉
祂。」（瑪 4:10）朝拜天主將人從各
種形式的、導致奴性的偶像崇拜中解
救出來。「願你的祈禱總是真實、誠
懇欽崇天主的行為。」[8]

b) 感恩（參閱天主教教理，
2638），因為我們全部的所是和所
有，都是我們由祂所領受得來的：
「你有什麼不是領受的呢﹖既然是領
受的，為什麼你還誇耀，好像不是領
受的呢﹖」（格前4:7）

c) 求恩。求恩有兩種：為那使我們遠
離天主的罪過求寬恕，以及為自己、
為他人、為教會、為全人類求助佑。
天主經裡有著這兩種求恩：「…… 求
祢賞給我們日用的食糧，求祢寬恕我
們的罪過……」。基督徒的請求是滿
懷信心的，「因為我們得救，還是在
於希望」（羅8:24），並且因為它是
我們懷著兒女之情、透過基督所做
的：「你們因我的名無論向父求什



麼，祂必賜給你們。」（若 16:23；
參閱若一5:14-15）

愛也體現在犧牲中。後者是與祈禱不
可分開的：「沒有祈禱的行動是毫無
價值的：祈禱偕同犧牲才更有價
值。」[9] 犧牲是奉獻給天主一些對我
們來說是有價值的東西，以示對祂的
敬意，和為了表達我們願意為祂而犧
牲自我，也就是說，是我們臣服於天
主。基督以十字聖架上的犧牲來救贖
了我們，以表達祂聽命至死的、完美
的服從。（參閱斐2:8）我們身為基督
徒，身為基督妙身的各肢體，也可以
與祂一同救贖，在彌撒聖祭中將我們
的犧牲與祂的犧牲結合在一起。（參
閱天主教教理，2100）

我們對天主的欽崇是由祈禱和犧牲所
構成的。它被稱為欽天大禮
（「latria」，又稱為朝拜），有別於
我們對天使和聖人們的敬禮
「dulia」，也不同於對至聖童貞聖母
瑪利亞的敬禮「hyperdulia」。（參



閱天主教教理，971）最卓越的欽崇
行動就是彌撒聖祭：它就是在天國裡
進行的禮儀的一個肖像。我們對天主
的愛也應該體現於我們在禮儀上的莊
嚴：遵守教會的規定，「虔敬要有
禮」[10]，確保聖器的尊貴和清潔。
「在伯大尼癩病者西滿家中的那個婦
女，用貴重的香膏抹耶穌的頭，提醒
我們在敬禮天主時要慷慨大方。一切
的奢侈，隆重和華麗，在我看來都嫌
太少了。」[11]

3. 對天主的信德和望德

信德、望德、和愛德是三個「超性」
的德行（即三者都是直接指向於天主
的）。其中最大的是愛德（參閱格前
13:13），它給予信德和望德「形
式」和超性的「生命」（就像靈魂怎
樣給肉身賦予生命）。不過人在今世
的生命中，愛德是以信德為前提的，
因為只有那些認識天主的人才能夠愛
祂。愛德也是以望德為前提的，因為



只有那些把自己對幸福的渴望寄托於
天主的人才能夠愛祂。

信德是天主的一個恩賜，是存在於人
的理智中的一束亮光，使人能夠認識
和接受天主所啟示了的真理。信德包
括兩個層面：相信天主所啟示了的一
切（就是天主聖三的奧跡，和「信
經」中所有的信條），和相信啟示了
這一切的就是天主自己（即是信賴
祂）。信仰與人的理性之間，是不存
在，也不可能存在矛盾的。

為了擁有一個堅實的信德，並為了培
養對天主的愛和為了天主而對近人的
愛：即是說為了成聖和使徒工作，教
理的培育是重要的。信德的生活，就
是一個建立在信德上的、且在行為上
與信德表裏一致的生活。

望德也是天主的一個恩賜，使人渴望
與祂結合，從而找到幸福。它使我們
相信祂一定會賜給我們與祂結合的能
力和方法。（參閱天主教教理，
2090）



基督徒應該「在望德中喜樂」（羅
12:12），因為如果我們是忠信的，
我們將來就會在天堂上獲得榮福直
觀，即是能夠面對面地仰望天主的聖
容（參閱格前 13:12）。「我們既是
子女，便是承繼者，是天主的承繼
者，是基督的同承繼者；只要我們與
基督一同受苦，也必要與他一同受光
榮。」（羅8:17）基督徒在今世的生
命是一條幸福的道路，因為通過恩
寵，現在的我們已經提前擁有與天主
聖三的共融。但它是一個含有痛苦與
十字架的幸福。望德使我們明白這是
值得的！「為愛天主而工作和受苦，
好能實現天主的計劃，並與祂共同救
贖，我們值得冒整個生命的險。」
[12]

違反第一誡的罪過，就是違反超聖三
德的罪過：

a) 違反信德的有：無神主義、不可知
論、宗教無差別論、異端、背教、裂
教等。（參閱天主教教理，2089）違



反第一誡的也包括：自由自主地置自
己的信仰於危險中，諸如沒有相稱的
目的、或沒有充足的準備而去閱讀一
些相反信仰或相反倫理的書籍，或是
疏於採取必需的措施去保護自己的信
德。

b) 違反望德的有：對自己得救的絕
望，（參閱天主教教理，2091）或是
與它相反的，就是妄望天主的仁慈會
寬恕人的罪過，自己無需悔改，也無
需痛悔或辦修和聖事。（參閱天主教
教理，2092）將人生終極幸福的希望
置於天主之外的某些事物上，也是違
反望德。

c) 違反愛德：任何罪都是違反愛德
的。直接地相反愛德的是否認天主和
冷淡（後者就是不願意全心地愛
祂）。違反欽崇天主的有褻聖、買賣
聖職或聖物、某些迷信行為、行巫術
等，以及崇拜魔鬼。（參閱天主教教
理，2111-2128）

4. 為愛天主而愛他人



如果我們愛天主，我們必須也愛天主
所愛的人。「假使有人說：我愛天
主，但他卻惱恨自己的弟兄，便是撒
謊的；因為那不愛自己所看見的弟兄
的，就不能愛自己所看不見的天主。
我們從祂蒙受了這命令：那愛天主
的，也該愛自己的弟兄。」（若一
4:20-21）所有人都是按照天主的肖
像和模樣而受造，並通過天主的恩寵
而受召去成為祂的子女。因此，如果
我們不愛所有人，我們就不能愛天
主。（參閱天主教教理，2069）

我們必須以合乎天主兒女身份的舉止
行為來對待天主所有的兒女。[13]

a) 以一個天主的子女的態度去行事做
人，就像自己是另一個基督一樣。愛
他人的準則就是基督的愛：「我給你
們一條新命令：你們該彼此相愛；如
同我愛了你們，你們也該照樣彼此相
愛。如果你們之間彼此相親相愛，世
人因此就可認出你們是我的門徒。」
（若13:34-35）天主聖神已經傾注在



我們的心中了，為使我們能夠以基督
的愛、如同天主的子女般去愛他人。
（參閱羅5:5）「我們必須將自己的生
命給與他人。只有這樣，我們才能度
著耶穌基督的生活，使我們自己與祂
合而為一。」[14]

b) 在他人的身上看到一個天主的子
女：「凡你們對我這些最小兄弟中的
一個所做的，就是對我做的。」（瑪
25:40）我們必須希望他們得到真正
的、也就是天主所願意他們得到的
善：讓他們成聖，因而獲得幸福。愛
德的第一個體現就是使徒工作。這也
包括照顧他們物質上的所需。也意味
著要知道 —— 當成是自己的 —— 他
們靈性上的及物質上的需要。也要學
會慈悲。（參閱瑪18:15）「愛是含
忍的，愛是慈祥的；愛不嫉妒，……
不求己益，不動怒，不圖謀惡事。」
（格前13:4-5）愛德的另一個體現就
是兄弟般的規勸。（參閱瑪18:15）

5. 為愛天主而愛自己



愛德的誡命也包括愛自己：「你應當
愛你的近人如你自己。」（瑪
22:39）這個優次正確有序的愛自己
就是：要為了愛天主而愛自己。它使
我們為自己找尋甚麼才是天主的聖
意，就是聖德，及因此而獲得的幸福
（這也包含著我們在今世會遇上的犧
牲和十字架）。人也可以有一個優次
不正確的愛自己，就是自私，亦即是
為了自己的好處，而不是為了愛天主
而愛自己。也就是說，以自己的意志
為先，天主的聖意為後，自己的利益
重於他人的利益。

如果我們要使愛自己的優次是正確的
話，我們就不能沒有為了抵抗自私而
作的奮鬥。這種奮鬥包含著犧牲自
我，為了天主和他人而獻出自己。
「於是，耶穌對門徒說：誰若願意跟
隨我，該棄絕自己，背著自己的十字
架來跟隨我，因為誰若願意救自己的
性命，必要喪失性命；但誰若為我的
原故，喪失自己的性命，必要獲得性
命。」（瑪16:24-25）人不能「圓滿



地找到自己，如果不通過衷誠地捨己
為人。」[15]

Javier López

基本參考文獻：

《天主教教理》，2064-2132

建議閲讀文獻：

教宗本篤十六世，2005年12月
25日《天主是愛》通諭，1-18
教宗本篤十六世，2007年11月
30日《在希望中得救》通諭
聖施禮華，「信仰生活」、「基
督徒的希望」，及「愛的力量」
講道，載於《天主之友》中，
190-237

註腳：

• 

• 

• 

• 



[1] 參閱教宗聖若望保祿二世，1993
年8月6日《真理的光輝》 通諭，80

[2] 同上，15

[3] 聖施禮華，《道路》，780

[4] 同上，417

[5] 同上，815及參閱同上，933

[6] 聖施禮華，《基督剛經過》，87

[7] 參閱聖施禮華，《道路》，91

[8] 聖施禮華，《煉爐》，263

[9] 聖施禮華，《道路》，81

[10] 同上，541

[11] 同上，527及參閱瑪26:6-13

[12] 聖施禮華，《煉爐》，26

[13] 參閱聖施禮華，《基督剛經
過》，36



[14] 聖施禮華，《苦路》，第十四處
及參閱教宗本篤十六世，2005年8月
25日《天主是愛》通諭，12-15

[15] 梵二《牧職憲章》，24

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/di-

sa-yi-ke-ti-di-yi-jie/ (2026年1月15日)

https://opusdei.org/zht/article/di-sa-yi-ke-ti-di-yi-jie/
https://opusdei.org/zht/article/di-sa-yi-ke-ti-di-yi-jie/

	第卅一課題：第一誡

