
opusdei.org

第二十一課題：聖體
聖事（三）

對基督真實臨在於聖體聖事的
信仰，使教會在彌撒內外均對
聖體作出朝拜。

2020年6月16日

下載《第二十一課題：聖體聖事
（三）》（pdf格式）

1. 聖體的真正臨在

彌撒聖祭時，基督的位格以奧秘、超
性、獨特的方式親臨—聖言成了血

• 

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%E7%AC%AC%E4%BA%8C%E5%8D%81%E4%B8%80%E8%AA%B2%E9%A1%8C%EF%BC%9A%E8%81%96%E9%AB%94%E8%81%96%E4%BA%8B%EF%BC%88%E4%B8%89%EF%BC%8920200603-162827.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%E7%AC%AC%E4%BA%8C%E5%8D%81%E4%B8%80%E8%AA%B2%E9%A1%8C%EF%BC%9A%E8%81%96%E9%AB%94%E8%81%96%E4%BA%8B%EF%BC%88%E4%B8%89%EF%BC%8920200603-162827.pdf


肉，祂為整個世界的救贖曾被釘，死
亡和復活。此道理源自建立聖體聖事
時，耶穌明認奉獻的禮品就是祂的體
和血（「這是我的身體」……「這是
我的血」），即與聖言不可分割的物
質存有，因此亦即祂完整的位格。

基督耶穌以多種方式臨在於教會內：
祂的說話、信徒祈禱之時（參 瑪
18:20）、在貧病者身上、在囚人士
（參 瑪25:31-46）、在聖事中，特別
在公務司祭身上。但最重要的是祂臨
在於聖體聖事中（參 《天主教教
理》，1373）。

甚麼使基督在聖體聖事中的臨在如此
獨特呢？因為至聖聖體是真正地、真
實地、實體地蘊藏著主耶穌基督的體
血、靈魂和天主性。祂是真人真天
主，由童貞瑪利亞所生，死在十字架
上，現在於天國裏，坐在聖父的右
邊。「我們稱這種臨在為真實的，這
說法並非是排他性的，好似其他的臨
在是不真實的；但這臨在是最卓越



的，因為它是實體的臨在，而且既是
天主、又是人的基督整個地藉此臨
現」（《天主教教理》，1374）

「實體」一詞嘗試刻劃一個事實，即
基督的位格臨在於聖體中。這不單是
一個「形象」，象徵基督，或幫助我
們記起基督，而祂卻臨在天國，或在
另一處。這也不是一個「記號」，透
個此記號我們能得到來自基督的「救
贖的力量」—恩寵。聖體聖事—雖然
在餅酒的形下—卻是客觀的臨在，是
真實的存有，基督體血的實體，即其
整個的人性，並與天主性不可分割地
結合一起。

因此，在此聖事內，基督真實的身體
和真實的血「接聖多瑪斯說：『不能
靠感官，而只能靠信德來理解這種臨
在；但信德卻要依靠天主的權威』」
（《天主教教理》，1381）聖多瑪斯
所著的聖詠《我虔誠欽祟祢》清楚地
表達了這信仰：我想看祢、摸祢、嘗
祢，但都難以履及，唯能聆聽祢的話



語，覺得無比甘飴。我相信天主聖子
所說的一切，盡屬真理；沒有任何事
物，可與此真理之言相比。（Visus,
tactus, gustus, in Te fallitur / Sed
audito solo tuto creditur. / Credo
quidquid dixit Dei Filius / Nil hoc
verbo Veritatis verius。）

2. 實體轉變

基督在聖體內真正和實體的臨在要求
非常規、超性和獨特的轉變。這轉變
是基於主那句非常清楚的說話：「你
們拿去吃吧！這是我的身體……你們
都由其中喝吧！因為這是我的血，新
約的血」（瑪26:26-28）。這話要求
餅酒不再為餅酒，而轉變為基督的體
血，因為沒有一件事物能同時是兩件
不同的事物，餅不能同時是基督的
體，酒不能同時是基督的血。

如《天主教教理》所教導：「特倫多
大公會議綜合天主教的信仰，聲明
說：『因為我們的救主基督說過，祂
在麵餅形內所奉獻的，真是祂自己的



身體。所以，教會一直確信，如今在
這神聖大公會議，再度予以宣布：藉
著餅與酒的被祝聖，餅的整個實體，
被轉變成為我主基督身體的實體；酒
的整個實體，被轉變成為祂寶血的實
體。這種轉變，天主教會恰當地、正
確地稱之為餅酒的實體轉變
（transubstantiation）』」（《天
主教教理》，1376）。然而，餅酒的
外形，即聖體聖事的形，並沒改變。

雖然感官上認知的是餅酒的外形，但
信德的光使我們知道隱藏在聖體聖事
的形下的，是我們主體血的實體。因
著餅那聖事外形的保留，我們可以
說，基督的身體，祂整個的位格，真
正地臨在於祭台上，或在聖體盅內，
或在聖體櫃內。

3. 聖體臨在的特性

基督在聖體聖事中的臨在模式，是一
個不可思議的奧蹟。按天主教的信
仰，耶穌基督聯同祂那光榮的身體，
整個地臨在於餅形和酒形之內，並臨



在於由餅形和酒形分出來的每一份之
內，因此，擘餅並不把基督分開。
（參 《天主教教理》，1377）。[1]
這是一個獨特的臨在，是不可見的和
無形的，同時是長久的。因為一旦祝
聖了，祝聖的餅酒形持續多久，基督
的臨在就持續多久。

4. 聖體聖事的敬禮

對基督真實臨在於聖體聖事的信仰，
帶領教會發展出對至聖聖事欽崇的敬
禮，有彌撒內的（因此教會要求在祝
聖了的餅酒形前應單膝下跪，或作深
鞠躬），也有彌撒外的：以極度的謹
慎保存聖體於聖體櫃內、以隆重的敬
禮方式展示於信友前、舉行聖體遊行
等。（參 《天主教教理》，1378）

保存至聖聖事於聖體櫃內的原因：[2]

─主要為使病人或其他未能到教堂參
與彌撒的信友能領受聖體；



─也為使教會能朝拜聖體聖事內的天
主，我們的主（特別是恭迎至聖聖
事、聖體降福、在基督聖體聖血節舉
行的聖體遊行等）；

─信友亦能藉頻繁的探訪，經常在聖
體聖事內朝拜我主。如聖若望保祿二
世所言：「讓我們更慷慨的在朝拜聖
體，和在充滿信德的默觀中與祂相
遇，並準備好為世界的錯誤和罪過履
行補贖。願我們的朝拜永不停止。」
[3]

教會有兩個偉大的禮儀慶節（節
日），以特別的方式慶祝這神聖的奧
蹟：聖週四—紀念聖體聖事和聖秩聖
事的建立，及基督聖體聖血節—基督
體血的節日，特別為朝拜和默觀聖體
內的我主而訂定。

5. 聖體聖事，教會的逾越宴會

5.1 為甚麼聖體聖事是教會的逾越宴
會？



「感恩祭是逾越的宴會，藉此，基督
以聖事的方式實現祂的逾越，（祂藉
其苦難、死亡、復活和光榮升天由此
世逾越至天父那裡）[4] 把祂的體血賜
給我們作飲食，使我們在祂的祭獻中
與祂結合，並與其他信徒結合一
體。」（《天主教教理簡編》，
287）

5.2 聖體聖事的慶祝和與基督的共融

「彌撒是祭獻性的紀念──在它內延續
十字架的祭獻，同時也是領受主的體
血的神聖宴會，兩者是不可分的。然
而，感恩祭獻的慶典，全是為指向信
友藉著領聖體與基督親密結合。領聖
體，就是接受基督本身；祂曾為我們
犧牲自己。」（《天主教教理》，
1382）

由基督建立的神聖的共融（領聖體）
（你們大家拿去吃……你們大家拿去
喝……瑪26:26-28。參 谷14:22-24；
路22:14-20；格前11:23-26）成為了
感恩慶典的基本結構。只有當信友領



受基督作為永生之糧，祂為我們而使
自己成為食糧一事才找到其最深的意
義，祂建立的紀念才得實現。[5] 因此
教會熱切地鼓勵參與彌撒聖祭的人，
在滿全了領聖體的必要條件時，領受
聖體聖事。[6]

5.3 領聖體的必要

耶穌給我們聖體聖事時，說明這食物
不只有用，且為門徒獲得生命是必要
的。「我實實在在告訴你們：你們若
不吃人子的肉，不喝他的血，在你們
內，便沒有生命。」（若6:53）

正如一般的食物使我們維生，使我們
在此世得到力量，聖體也同樣堅強我
們藉聖洗而獲得的在基督內的生命，
並使我們在此世得到力量，忠於我
主，直至抵達父家。教父視天使給予
厄里亞的餅為聖體的「象徵」或預象
（列上19:1-8）。厄里亞得此恩賜
後，恢復了力量，並能履行天主的使
命。



因此，聖體聖事不只為了參與更多教
會使命的信友是必要的，卻為所有人
都是不可或缺的。只有那些以基督生
命滋養自己的人，才能活在基督內，
並宣揚祂的福音。

基督徒應常有領受聖體的意欲，正如
我們常有意欲在此世獲取生命的最終
目的一樣。領受聖體的意欲，明顯的
或至少含蓄的，為得救恩是必須的。

而且，為已能運用理智的信友，實領
聖體因教會法的規定而成了必須的。
『教會規定信友「應該在主日和慶節
參與神聖禮儀 （彌撒）』，並以和好
聖事做準備，每年至少領受感恩 （聖
體）聖事一次。如果可能的話，就在
復活期內履行。」（《天主教教
理》，1389）教會法所訂定的只是最
低要求，如要建立真正的基督徒生活
是遠不足夠的。因此，「教會積極鼓
勵信友在主日和慶節，或更經常地，
甚至是每日都領受感恩 （聖體）聖
事。」（同上）。



5.4 聖體聖事的分施人

聖體的職權分施人是主教、司鐸，或
執事。[7] 正式任命的輔祭員則是固定
的非常務分施人。[8] 教區主教可按信
友的牧靈益處，委派其它信友為非常
務送聖體員，在沒有司鐸、執事或輔
祭員的情況下協助分送聖體。[9]

「信友不可自己取聖體或聖爵，更不
可互相傳遞聖體和聖爵。」[10] 聖體
聖事具有神聖記號的價值，清晰地標
示著聖體是天主給予人的禮物。因
此，在正常情況下，分送聖體時，應
分明分送由基督自己贈予的天主恩賜
的分施人，和以感恩、信德和愛德接
受的領受人。

5.5 領受聖體的準備

─靈魂上的準備

為能堪當領受聖體聖事，信友必須在
有恩寵的狀態中。「為此，無論誰，
若不相稱地吃主的餅，或喝主的杯，



就是干犯主體和主血的罪人。所以人
應省察自己，然後才可以吃這餅，喝
這杯。因為那吃喝的人，若不分辨主
的身體，就是吃喝自己的罪案。」
（格前11:27-29）。任何人在良心上
知道自己犯有大罪，不論如何痛悔，
都必須在領受聖體前辦妥告解（參
《天主教教理》，1385）。

如想在領受聖體時得到更多恩寵，除
了在有恩寵的狀態外，我們還須盡力
以最高的虔誠領受我主：這要求長遠
和即時的準備，愛德和賠補的行動，
朝拜和謙遜，感恩等。

─身體上的準備

對聖體內在的崇敬也應反映在身體的
姿態上。教會規定要守齋。拉丁禮的
信友在領受聖體前一個小時內，不能
進食或飲用任何東西（清水和藥物除
外）。[11] 另外，亦應注意個人的打
扮，適當的衣著，顯示對至聖聖體內
我主的尊敬和愛的身體姿勢，等等
（參 《天主教教理》，1387）。



傳統上，拉丁禮領受聖體聖事的方式
是下跪口領，這方式顯示出信德和愛
德，及教會多個世紀以來的虔敬。形
成這虔敬和遠古習俗的原因，到今天
仍完全有效的。信友也可選擇站著領
聖體，而在某些教區，如果得到批
准，信友也可用手領聖體，但不可要
求他只准手領聖體。[12]

5.6 初領聖體的年齡及準備

有關聖體聖事的各項準則，惠及已能
運用理智的信友。兒童應有充足的準
備，且不應延遲初領聖體。「讓小孩
子到我跟前來，不要阻止他們！因為
天主的國正屬於這樣的人。」（谷
10:14）。[13]

兒童在初領聖體前，應按其理解能力
和能分清聖體與一般麵餅的分別能
力，去學習信德的主要奧蹟。「父母
與代替父母職位的人，以及堂區主
任，皆有義務幫助已能運用理智的孩
童作適當的準備，盡快在先行告解後
領受天主神糧。」[14]



5.7 聖體聖事的效果

正如食物為身體提供益處，聖體則為
靈魂提供益處，且以無限地更崇高的
方式，提供精神生活的益處。唯不同
的是，食物轉變成身體的一部分，領
受聖體則使我們被「轉化」為基督。
「我不像你肉體的糧食，你不會吸收
我使我同於你﹐而是你將合於我。」
[15]藉著聖體聖事，信友在聖洗中所
獲得的新生命得以堅強，且達致圓滿
（參 弗4:13），甚至如聖保祿所提及
的境界：「我生活已不是我生活，而
是基督在我內生活」（迦2:20）。
[16]

因此，聖體將基督生活的方式灌輸給
我們，使我們可以分享聖子的生命和
使命。聖體使我們與祂的意向和感受
一致，給予我們力量去愛，如基督命
令我們所做的（參 若13:34-35），為
了以天主的愛火燃點所有男女，這火
是祂帶來這世上的（參 路12:49）。
「我們若因領聖體而獲更新，就應當



表現出來。讓我們同心祈禱，求使我
們的思想能夠誠懇，充滿平安，有自
我犧牲和服務的精神。讓我們同心祈
禱，求使我們能做到言必真實清晰，
言之有理，言之得時，從而有助於
人，有慰人心，尤其能給人帶來天主
的光照。讓我們同心祈禱，求使我們
的行為能做到堅定一致，廣結善果，
合情合理，散發『基督的芬芳』，引
人遵行其道。」[17]

天主藉聖體使我們在恩寵和德行上成
長，寬恕我們的小罪，及因此得來的
暫罰，保護我們不犯大罪，並幫助我
們恆心為善。祂使我們更親近祂（參
《天主教教理》，1394-1395）。但
聖體不是為寬恕大罪而建立的，告解
聖事才是（《天主教教理》，
1395）。

聖體聖事帶領所有基督信友與主結
合，產生教會，即基督奧體，的合一
（參 《天主教教理》，1396）。



聖體聖事是「未來光榮的保證」，即
復活和永生，及與三位一體的天主、
天神和諸聖一起的福樂。「基督由於
已經離世回歸天父，就在感恩（聖
體）聖事中賜給我們一項保證，保証
將來與祂共享光榮：參與聖祭使我們
與祂以心體心，使我們有力量跋涉今
生的旅途，渴求永生，並使我們現在
就與天上的教會，與童貞榮福瑪利亞
和全體聖人結合為一」（《天主教教
理》，1419）。

Angel Garcia Ibañez

基本參考文獻：

《天主教教理》#1373-1405
《活於感恩祭的教會》通諭
#15, 21-25, 34-46，若望保祿
二世，二零零三年四月十七日
《愛德的聖事》宗座勸諭
#14-15, 30-32, 66-69，本篤十
六世，二零零七年二月二十二日

• 
• 

• 



《救贖聖事》訓令，129-160，
禮儀及聖事部，二零零四年三月
二十五日

建議閲讀文獻：

《基督剛經過》（基督聖體聖血
節講道），150-161，聖施禮華
God Is Near Us: The Eucharist,
the Heart of Life，若瑟拉辛格
樞機

註腳：

[1]「由於基督是聖事性地臨在於餅酒
形下，因此即使單以『餅形』領聖
體，也足以得到感恩祭的全部恩
寵。」（《天主教教理》#1390）

[2]參《信德的奧蹟》通諭 #56，保祿
六世；《活於感恩祭的教會》通諭
#29，若望保祿二世；《愛德的聖

• 

• 

• 



事》宗座勸諭 #66-69，本篤十六
世；《救贖聖事》訓令 #129-145

[3]《主的筵席》牧函 #3，若望保祿
二世

[4]「逾越」來自希伯來文，意謂經過
或通過。出谷紀中（12:1-14及
12:21-27），此字關係到主和祂的天
使在那選民被解救的那夜（當他們舉
行逾越節晚餐時），及天主的子民由
埃及的奴役過渡至福地的自由。

[5]這不是說，參與聖祭的全部信友如
不領受聖體會使彌撒無效，或他們必
須同時領受聖體聖血。只有主祭必須
同時領受聖體聖血。

[6]參《羅馬彌撒經書總論》#80；
《活於感恩祭的教會》#16，若望保
祿二世；《救贖聖事》訓令 #81-83,
88-89

[7]參《天主教法典》#910；《羅馬
彌撒經書總論》#92-94



[8]參《天主教法典》#910, 2項；
《羅馬彌撒經書總論》#98；《救贖
聖事》訓令 #154-160

[9]參《天主教法典》#910, 2項, 230,
3項；《羅馬彌撒經書總論》#100,
162；《救贖聖事》訓令 #88

[10]《救贖聖事》訓令 #94；《羅馬
彌撒經書總論》#160

[11]參《天主教法典》#919, 1項

[12]參《主的筵席》牧函 #11；《羅
馬彌撒經書總論》#181；《救贖聖
事》訓令 #92

[13]參《多麼個別》訓令 #1聖庇護十
世，《教會訓導文獻選集》#3530；
《天主教法典》#913-914；《救贖
聖事》訓令 #87

[14]《天主教法典》#914；參 《天主
教教理》#1457

[15]《懺悔錄》#7,10，聖奧斯定



[16]如果聖體的救贖之恩不能一下子
充分獲取，「非因基督能力的有限，
而是因為人不完全的敬禮。」（《神
學大全》III, q. 79, a.5, ad 3，聖多瑪
斯）

[17]《基督剛經過》#156，聖施禮華

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/di-
er-shi-yi-ke-ti-sheng-ti-sheng-shi-san/

(2026年1月18日)

https://opusdei.org/zht/article/di-er-shi-yi-ke-ti-sheng-ti-sheng-shi-san/
https://opusdei.org/zht/article/di-er-shi-yi-ke-ti-sheng-ti-sheng-shi-san/

	第二十一課題：聖體聖事（三）

