
opusdei.org

第二十九課題：人與
社會

一篇在「天主教教理總綱」系
列中新的教理大綱。很多人覺
得這系列幫助人對天主教信仰
有更好的認知和將天主教信仰
解釋給他人。

2020年12月14日

下載《第二十九課題：人與社
會》（pdf格式）

1. 人的社羣性

• 

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/PDF%20%E7%AC%AC%E4%BA%8C%E5%8D%81%E4%B9%9D%E8%AA%B2%E9%A1%8C%EF%BC%9A%E4%BA%BA%E8%88%87%E7%A4%BE%E6%9C%8320201210-085055.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/PDF%20%E7%AC%AC%E4%BA%8C%E5%8D%81%E4%B9%9D%E8%AA%B2%E9%A1%8C%EF%BC%9A%E4%BA%BA%E8%88%87%E7%A4%BE%E6%9C%8320201210-085055.pdf


天主所造的不是「孤立」的人，而是
「社羣性」的人（參閱創1:27；
2:18-20，23）。對於人來說，社羣
生活並非一種由外而來的「附加
品」，而是一個源於人性與生俱來的
重要環節。人只有和他人互相契合，
才能成長和實現那存於他的生命中的
使命。[1]

信德使人更加明顯地看見人的社羣
性。人與人之間所應該有的共融，在
某程度上，實在肖似天主聖三父、
子、聖神相互之間的親密。所有人都
是被基督所救贖，和受召去分享同一
的歸宿。[2] 啓示的信仰教導我們，人
與人之間的關係應該是深切地無償
的，因為我們在近人身上所看到的，
不單是一個與自己平等的人，而且是
天主的一個活的肖像，我們應該隨時
準備為每一個人完全地付出自己，甚
至是終極的奉獻。[3]

所以每一個人「受召『為』他人而生
存，成為一種恩賜。」[4]「為」他人



而生存的意思不但是和他們一起生共
存，而且是服務他們和熱愛他們。人
的自由可以「因過度沉迷於生活中美
好事物所帶來的象牙塔隔離中凋
謝。」[5]

使社羣關係正確地發展，需要個人和
大眾共同付出：「人的社會性不會自
動使人與人之間達致共融，並交付自
己。由於驕傲的和自私，人在自己身
上發現『非社會行為』（asocial
behavior）的種子，以及自我封閉並
操緃近人的衝動。」[6]

人的社羣性並不只局限於政治性和商
業性的層面。對正確地建立一個社會
至為重要的，是那基於人的人性最深
層次方面而建立的關係，特別是靈性
上的關係。[7] 所以，若要組成一個對
人類有價值的社會，就有賴人、不論
男女、的內在成長。組成一個社會
的，是人自由自主的行為，不是歷史
洪流的推動。[8] 因此，符合人的靈性



價值，和基於真誠的付出自我的人際
關係，是特別重要的。

人的社羣性帶來另一個重要的特徵，
就是所有人的絕對平等。所有人、不
論男女、都擁有相同的人性，和出自
同一的根源。所有人都是蒙基督救贖
了的，以及受召去分享同一的永福。

「因此，人人都享有平等的尊嚴」
（天主教教理，1934）。在這絕對的
平等中，也存在著一些差異。除非這
些差異是源於不公義，否則它也有正
面的價值：「這些差異乃屬天主的計
劃，祂願意每個人從他人得到他所需
要的，而享有某些特殊『才能』的
人，要把利益輸送給那些需要的
人。」（天主教教理，1937）

2. 社會

人的社羣性也表現於人會成立不同類
型的、各有不同目標的會社：「一個
社會是一羣人的集合體，藉著一個超
越他們中每個人的合一原則，以有機



體的方式聯合在一起。」（天主教教
理，1880）

人有很多不同的目標，也有很多使人
聯合起來關係：互愛、種族、語言、
國藉、文化等等。所以，人與人之間
的關係帶來廣泛而且多元化的會社和
組織，如家庭、城市、國家、跨國團
體等等。

某些社會團體，例如家庭和國家，是
更加直接地切合人的本性，所以是必
須的。其他的團體則是體現人自由自
主的倡議，並且是人的「社羣化」的
基本表現。這種「社羣化」體現出人
的一種自然趨向，就是人為了一些個
人能力不足以爭取得到的目標而結
社，而且也幫助每一個人發展他的天
賦。（參閱天主教教理，1882）

因為人和社會生活有著不可分割的聯
繫，所以社會生活對每一個人的成長
都有巨大的影響。同樣，人如果生活
在組織上有缺陷的社會中，對他是有
傷害的。在某程度上，影響著人的行



為的，是他處身其中的社會是怎樣組
成的。後者對人的文化也有影響。

雖然我們永遠不能將個人貶為只是社
會中的一個無名分子，[9] 我們要記
住，一個人整體的成長，和一個社會
的進步是息息相關的。[10] 一個人的
個人層面和他在社會中的層面，兩者
之間並不是對立的。這兩個層面其實
是親密地結合在一起的，並且因著這
個結合而更形鞏固。

在這情況下，人的罪惡會形成不公義
的結構或「罪的結構」。[11] 這些結
構相反社會的正常秩序，使人更難實
踐美德，並且助長違反公義、愛德、
貞潔等等的個人罪惡。這些結構可以
涉及廣泛的不道德習俗（例如政治的
腐敗和經濟的賄賂），或不公義的法
律（如那些容許墮胎的法律）等等。
[12] 我們必須認真地努力去拆除這些
「罪的結構」，並代之以符合公義的
結構。[13]



要消滅不公義的結構，和把基督精神
注入專職工作及整個社會，勤奮努力
地活出個人的工作所固有的道德規範
是很重要的。這樣做也是聖化那些工
作的一個必要條件。

3. 權威

「任何人的團體都需要有權威來治
理。 權威以人性為基礎。為國家的連
帶責任，權威是必要的。權威的任務
是盡其所能確保社會的公益。」（天
主教教理，1898）

既然人性的特質之一是人的社羣性，
所有合法的權威都是來自大自然的掌
控者 —— 天主（參閱羅13:1；及天
主教教理，1899）。但是「政體的確
定及行政人員的遴選，可由國民自由
抉擇。」[14]

權威在道德上的合法性並非是它自有
的，而是源於它是天主的僕役（參閱
羅13:4），並且它是為了公益而服務
的。[15] 凡執行權力的人，應視之為



一種服務，實行分配的公義，避免偏
和圖謀私利，和永遠不能實行專制獨
裁（參閱天主教教理，1902，2235
及2236）。

「雖然公共當局對於某項一旦加以禁
止，會引起更嚴重害處的行為，有時
會決定不下令禁止（參閱聖多瑪斯
《神學大全》I-II, q. 96, a. 2），但絕
不能以為，由於輕視人的基本權利如
生存權，而引起的冒犯他人的行為，
可以使其合法，成為個人的權利，即
使是社會上多數人也不行。」[16]

關於政治制度，「民主政制，由於能
夠保證人民得以參與政治抉擇過程，
及保證被統治的民眾有機會選出向他
們負責的統治者，並得在適當時以和
平手段更換他們，故此獲得教會相當
高的評價。」[17] 國家的民主，是公
益的一部分。但「民主的價值或立或
傾，全靠它所代表及所推動的價值：
諸如每一個人的尊嚴，尊重人類不可
侵犯及不可剝奪的權利 …… 都是民主



的基礎，也是不可或缺的。」[18]
「沒有價值觀的民主政治，終流為極
權主義，分別只在於公然為之或是遮
遮掩掩吧了。」[19]

4. 公益

公益可以定義為「整個社會生活的條
件，容許團體和個人更充分地和更方
便地達到完美。」[20] 所以公益並不
只是物質上的福利，也關乎靈性上的
（二者是互相關連的），並且包括
「三個基本的要素」（天主教教理，
1906）：

尊重人之為人和他或她的自由
[21]；

推進社會進展和整體人類的發展
[22]；

促進「和平，就是一個穏定和安
全的正義秩序。」（天主教教
理，1909）[23]

• 

• 

• 



鑒於人的社羣性，個人的私益必然與
社會的公益有關，繼而應該以個人的
進步為目標。（參閱天主教教理，
1905及1912）[24]

公益的範圍並不只局限於一個城市或
國家。另外也有一個「普遍的公
益」，這「公益要求將各國團體組織
起來。」（天主教教理，1911）

5. 社會與人的超越性

人的社羣性涵蓋所有屬於人的本性的
幅度，包括他的超越性幅度。關於人
的最深奧的真理，和人的尊嚴的基
礎，在於人乃是按照天主的肖像與模
樣而受造，及受召叫去和祂共融。
[25]「因此基督化的人類學應為神學
的一科……。神學上的考慮幅度，對
解釋以至解決目下人類社會的問題，
均十分需要。」[26]

所以，那些忽略人的超越性幅度的社
會服務項目都是空泛無意義的。種種
形式的無神論，都給社會帶來很多有



害的影響。[27] 這個現實在今天特別
顯然易見。對於一個社會的宗教根源
的漠視有多深，那裡的人際關係就會
變得有多緊張和有多暴力，因為正確
行事所需的道德力量被削弱、甚至喪
失了。[28]

一個穩定的社會秩序必須有一個堅定
的基礎，不會受制於飄忽不定的民意
或權力的貪婪；只有相信天主，才能
為社會提供堅定不移的基礎。[29] 所
以重要的是，人的宗教幅度和社會幅
度是不能分開的，更不能置兩者於對
立的層面。[30] 兩者都屬於人的真
理，而且需要和諧地得到促進：真誠
地尋求天主（參閱天主教教理，358
及1721；及天主教教理 編，109）
和關注近人與社會的進步，而這種關
注亦藉著以天主為中心而獲得增強。
[31]

因此，為了促進社會的發展，靈性上
的成長是不可或缺的：默觀會助長社
會的改造。在祈禱中與天主相遇，會



將一股神秘的力量引入歷史，以改變
人的心靈，推動人的皈依，從而提供
了改變社會結構所需的能量。

人若要努力實現社會改革，但卻不認
真努力去改變自己的生活，最終只會
導致希望的幻滅，甚至常常會減低人
的生活水平。

一個真實的、因而永遠對改善持開放
態度的「新社會秩序」，有賴所需要
的技術和科學技能的增長，[32] 但同
時要加強人的道德培育和靈性生活。
這就是更新社會組織和結構的真正途
徑。[33]

人也不應忘記，人為了建立正義的社
會秩序而付出的努力，會使這個人更
為崇高。

6. 公教信友參與公眾生活

每一個人在自己的處身所在和他在社
會裡的角色之中努力促進公益的工
作，就是「基於與生俱來的人位格的



尊嚴」（天主教教理，1913）的天
職。無人可以接受「 只顧個人的倫
理。」[34] 因此，「國民應盡其所能
積極參與公眾生活」（天主教教理，
1915）。[35]

人有參與社會生活的權利和義務。它
源於輔助性的原則：「較高層的社會
不應剝奪較低層社會的權限，以干預
其內部生活，反而應在必要時支持
它，並幫助它與其他的社會組成分
子，在行動上取得協調，以促進公
益。」[36]

人要參與社會生活，首先需要的是負
責任地做好自己在家庭和在職業中的
工作（參閱天主教教理，1914），以
及盡好法定正義所帶來的義務（例如
納稅）。[37] 它也意味著要實踐各種
人性的德行，特別是與他人團結。

鑑於個人和群體的互相依賴，參與公
眾生活應該本著與眾人團結的精神，
努力為他人的益處而奮鬥。[38] 「社
會和經濟的問題，只有借助各種形式



的連帶責任，才能獲得解決：窮人和
窮人間，富人和窮人間，工人和工人
間的連帶責任，在企業上僱主和僱員
間的連帶責任，國家和國家間的連帶
責任，民族和民族間的連帶責任。國
際的連帶責任是道德秩序的一個要
求。世界的和平局部地有賴於它」
（天主教教理，1941）。[39] 雖然團
結應包括所有男女，但是「對那些最
感無助的人，不論在那一方面，作為
他們的近人，積極為他們服務的責任
尤其迫切」（天主教教理，1932；參
閱2443-2449）。

信友身為市民的一份子，與其他市民
享有同等的權利和義務。但是身為天
主教教友，信友們更加有一個特殊的
責任（參閱弟3:1-2；及伯前
2:13-15）。[40] 因此，平信徒永遠
不能放棄他們參與政治生活的責任。
[41] 要「把基督的教義和基督徒生活
的要求滲入社會、政治和經濟領域
時」（天主教教理，899），這種參
與就格外有需要。



鑑於民法往往有違教會的訓導，天主
教信友們應該在其他正直的市民的幫
助下，並且必須利用合法的渠道和在
愛德之內，盡己之力去糾正這些法
律。[42] 無論如何，他們的行為應該
始終以天主教的訓導為準則，即使社
會給他們帶來不同的障礙，因為「聽
天主的命應勝過聽人的命。」（宗
5:29）

總括來說，天主教信友們必須認真地
行使自己的公民權利，以及履行自己
各樣的職責，尤其是平信徒；他們受
召以個人的創意和責任，從內裡聖化
這個世界；他們不應只在等待教會當
局去與民政當局磋商以求解決問題，
或去給他們指出他們應該採取何種解
決方案。[43]

Enrique Colom

基本參考文獻：

《天主教教理》，1877-1917；
1939-1942；及2234-2249

• 



《教會社會訓導 編》，
34-43；149-151；164-170；
及541-574

建議閲讀文獻：

聖施禮華，「基督君王」講道，
載於《基督剛經過》，179-187
教廷信理部，2002年11月24日
《公教徒參政應注意的教義問
題》(Doctrinal Note on some
questions regarding the
participation of Catholics in
political life)

註腳：

[1] 參閱梵二《論教會在現代世界牧職
憲章》，24-25；教廷信理部，《自
由的良心》訓令，32；及《教會社會
訓導 編》，110

• 

• 

• 



[2] 「由於與耶穌基督共融，引領我們
進入祂『為大眾』的路；使祂的路成
為我們的路。祂要求我們為他人而
活，但只有經由與祂共融，才能真正
為他人，為大家而活。」（教宗本篤
十六世，2007年11月30日《在希望
中得救》通諭，28）

[3] 參閱教宗聖若望保祿二世，1987
年12月30日《論關懷社會事務》通
諭，40

[4] 教宗聖若望保祿二世，1988年8月
15日《婦女的尊嚴與聖召》牧函，7

[5] 梵二《論教會在現代世界牧職憲
章》，31

[6] 《教會社會訓導 編》，150

[7] 參閱教宗本篤十六世，《在希望中
得救》通諭，24

[8] 「在歷史中，社會的起源來自當中
的人自由地彼此聯繫及互動，人們透



過連串的選擇，時而建設社會，時而
破壞社會。」（《教會社會訓導
編》，163）

[9] 人是「一切社會組織的本原、主體
及宗旨」（梵二《論教會在現代世界
牧職憲章》，25）。參閱教宗比約十
二世，1942年12月24日電台聖誕節
文告：AAS 35 (1943) 12；教宗聖若
望二十三世，《慈母與導師》通諭：
AAS 53（1961）453；及《教會社會
訓導 編》，106

[10] 參閱教宗聖若望保祿二世，《論
關懷社會事務》通諭 ，38；《天主教
教理》，1888；及《教會社會訓導
編》，62，82及134

[11] 參閱教宗聖若望保祿二世，《論
關懷社會事務》通諭，36

[12] 「不論什麼時候教會講論罪惡的
情況，或者她譴責某些情況，或一些
或大或小的社團的集體行為，甚致整
個國家或某些國家集團的行為是社會



性的罪時，她知道且宣佈這些社會性
罪惡的事件，是許多個人罪行的集合
與累積。這是那些引發或支持邪惡
者，或是刻意濫用者個人的罪惡；是
那些有能力避免、限制或至少阻止某
些社會罪惡，而由於怠忽、害怕或以
緘默來作共謀，暗中作共犯或疏忽者
的罪；是那些藉口假定世界的改變為
不可能者，以及那些借著更重要的理
由，逃避努力和必要的犧牲者的罪
惡」（教宗聖若望保祿二世，1984年
12月2日《論和好與懺悔》宗座勸
諭，16

[13] 參閱梵二《教會憲章》，36；教
宗聖若望保祿二世，《一百週年》通
諭，38；及《教會社會訓導 編》，
570。這努力通常涉及一段時間，不
是立即的改變。這意味著信友們往往
要和這些結構「共存」一時和承受其
後果，但是不要讓它損害到自己，或
讓自己放棄去改變它的努力。主的說
話很切合這個情況：「我不求祢將他



們從世界上撤去，只求祢保護他們脫
免邪惡。」（若17:15）

[14] 梵二《論教會在現代世界牧職憲
章》，74。及參閱《天主教教理》，
1901

[15] 「若權威尋求有關團體的公益，
並採用道德上容許的方法來達成此目
標，這時權威的行使才算合法。如有
掌權者制定不義的法律，或採用違反
道德秩序的方法，這些措施沒有束縛
良心的力量。」（《天主教教理》，
1903）

[16] 教宗聖若望保祿二世，1995年3
月25日《生命的福音》通諭，71

[17] 教宗聖若望保祿二世，《一百週
年》通諭，46

[18] 教宗聖若望保祿二世，《生命的
福音》通諭，70。教宗特別提到，容
許墮胎的法律，是侵犯每個無辜的人
出生的權利



[19] 教宗聖若望保祿二世，《一百週
年》通諭，46

[20] 梵二《論教會在現代世界牧職憲
章》，26。參閱《天主教教理》，
1906

[21] 「因公益之名，公權力必須尊重
人基本的和不可轉讓的權利。社會應
該允許每一個成員實現他的使命。」
（《天主教教理》，1907）

[22] 公權力在尊重輔助性的原則和鼓
勵民間的創意時，也應該竭力使每一
個人都為了度一個合乎人性的生活而
得到所必需的一切：衣、食、健康、
工作、教育和文化等等（參閱《天主
教教理》，1908及2211）

[23] 和平不是單指沒有戰爭。如果沒
有對個人的尊嚴的尊重，和平是不可
能在人間實現的（參閱《天主教教
理》，2304）。和平是「秩序的和
諧」（聖奧思定，《天主之城》，
19，13）。它是正義的成果（參閱依



32:17）。「公益包括和平，就是一
個穩定和安全的正義秩序。因此，公
益假定權威採用正當的方法，確保社
會及其成員的安全。公益奠定個人和
集體的合法自衛的權利。」（《天主
教教理》，1909）

[24] 公益常以人的進步為目標：「事
物的秩序應隸屬於人的秩序，而不應
隸屬於事物。」（梵二《論教會在現
代世界牧職憲章》，26）

[25] 參閱梵二《論教會在現代世界牧
職憲章》，19

[26] 教宗聖若望保祿二世，《一百週
年》通諭，55。及參閱梵二《論教會
在現代世界牧職憲章》，11及41

[27] 參閱教宗聖若望保祿二世，《生
命的福音》通諭， 21-24。「如果我
們追溯以上對人類本性與社會本體性
的錯誤觀念的源頭，便會發現答案是
無神論。人是在嚮應上主包含於萬事
萬物內的呼召時，才察覺到自身超越



性的尊嚴 … 摒棄天主只會使人失去本
身的根基，從而導致重整社會秩序時
無視人的尊嚴與責任。」（教宗聖若
望保祿二世，《一百週年》通諭，
13）

[28] 「人沒有天主的直接參與也能處
理世事。但遠離天主，終於祇能導致
反對人性。」教宗聖保祿六世，1967
年3月26日《民族發展》通諭，42）
參閱教宗聖若望二十三世，《慈母與
導師》通諭：AAS 53 (1961)
452-453；梵二《論教會在現代世界
牧職憲章》，21；及教宗本篤十六
世，2005年12月25日《天主是愛》
通諭，42

[29] 參閱教宗良十三世，
《Diuturnum illud》通諭：Acta
Leonis XIII，2 (1882) 277 & 278；
及教宗比約十一世，《Caritate
Christi》通諭：AAS 24 (1932)
183-184



[30] 「有一些人把基督教義視作虔誠
善功的集錦，卻看不到這與日常生活
境遇之間，有著什麼關係；看不到滿
足他人需要和糾正非正義的迫切性。 
… 還有一些人認為，為了保持人情
味，應當把基督教信理的核心部份，
加以沖淡稀釋。他們的行為似乎表
明，祈禱生活，同天主保持持續的契
合往來，似乎是逃避職責，放棄現
實。但他們卻忘記，正是耶穌本人教
誨我們，應當怎樣去愛人服務，至於
極限。只有力求弄懂天主聖愛的奧
蹟，我們才能為他人徹底獻身，才不
至於被艱難困苦嚇倒，才不至於流於
莫不關心。」（聖施禮華，《基督剛
經過》，98）

[31] 「在愛天主與愛近人之間」有很
深的互動關係。「… 如果在我的生活
中完全缺乏與天主的接觸，我永遠只
能在別人身上看到那一個人而已，不
會在他身上認出天主的肖像。反之，
如果在我的生活中，完全疏於關懷別
人，只願作一個『虔誠』的人，滿全



我的『宗教責任』，那麼連我與天主
之間的關係也會枯乾。」（教宗本篤
十六世，《天主是愛》通諭，18）參
閱教宗聖若望保祿二世，《生命的福
音》通諭，35-36；及《教會社會訓
導 編》，40

[32] 「所有專業工作，都要求職前培
訓和努力持續進修，自我改進，和適
應可能出現的新情況。對於有志於在
社會上佔領導地位的人尤其如此，因
為他們受召去提供一個非常重要的服
務，而全社群的福祉就取決於這服
務。」（聖施禮華，《與施禮華蒙席
會談》，90）

[33] 「為有助於建構一個更好的世
界，我們惟有從現在起，一有機會每
個人都積極行善。」（教宗本篤十六
世，《天主是愛》通諭，31-2）

[34] 梵二《論教會在現代世界牧職憲
章》，30



[35] 「一個人或一個社會，面對痛苦
與不義而袖手旁觀，不予糾正，必離
基督聖心的愛情怎遠。基督徒有充分
自由去尋求並應用各種辦法，來解決
這些問題，他們都應當團結於服務人
類這個同一願望中。否則，他們的基
督信仰便不是耶穌的教義和生活，便
是冒牌貨，是自欺而欺天主。」（聖
施禮華，《基督剛經過》，167）

[36] 教宗聖若望保祿二世，《一百週
年》通諭，48。參閱《天主教教
理》，1883；及《教會社會訓導
編》，186及187

「輔助性的原則反對任何形式的集體
主義。它劃清國家干預的界限。它設
法協調個人和社會之間的關係。它有
助於建立一個名副其實的國際秩
序。」（《天主教教理》，1885）

天主「分給每一個受造物，運用其天
賦的能力，可以行使的職分。這治理
的模式應在社會生活中加以仿效。天
主治理世界的態度，證實了祂對人自



由的極端尊重，這態度應能啟發人間
團體統治者的智慧。他們應該表現出
作為天主眷顧的執行者。」（《天主
教教理》，1884）

[37] 法定正義「規定團體（國家）對
國民按其貢獻與需要的比例所應該付
出的。」（《天主教教理》，2411）
「對權威的服從和對公益的共同負
責，在道德上要求國民盡納稅的義
務」（《天主教教理》，2240）「欺
詐舞弊以及其他狡猾手段，使某些人
逃避法律的強制與社會義務的規定，
因與社會正義的要求背道而馳，應該
堅決地予以譴責」（《天主教教
理》，1916）

[38] 「最重要的是『相互依賴』的問
題，是指在當今世界上，在經濟、文
化、政治、和宗教因素上，有一種決
定彼此關係的體制，並可視為倫理範
疇而予以接受。一旦『相互依賴』是
以這種方式被認同，那麼正如倫理與
社會的態度是一個『德行』，其相關



的回應就是『團結』。」（教宗聖若
望保祿二世，《論關懷社會事務》通
諭，38）

[39] 參閱《教會社會訓導 編》，
193-195

[40] 參閱梵二《論教會在現代世界牧
職憲章》，75

[41] 參閱教宗聖若望保祿二世，《平
信徒》勸諭，42

[42] 例如，「如果一位民選的國會議
員員，他個人的立場是堅決反對蓄意
墮胎，這立場又是眾人皆知的；當他
不可能推翻或廢除贊成墮胎的法律
時，他可以支持限制這法律所造成的
傷害的法案，或支持減輕這法律對大
眾輿論及公共道德造成的不良後果的
法案。」（教宗聖若望保祿二世，
《生命的福音》通諭，73）

[43] 「教友不要被動地等待命令和指
示，該自動發起，以基督精神，去感



化人心、風俗、以及共同的生活規律
和機構」（教宗聖保祿六世，《民族
發展》通諭，81）。參閱梵二《教會
憲章》，31；梵二《論教會在現代世
界牧職憲章》，43；教宗聖若望保祿
二世，《平信徒》勸諭，15；及《天
主教教理》，2442

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/di-

er-shi-jiu-ke-ti-ren-yu-she-hui/ (2026年2
月4日)

https://opusdei.org/zht/article/di-er-shi-jiu-ke-ti-ren-yu-she-hui/
https://opusdei.org/zht/article/di-er-shi-jiu-ke-ti-ren-yu-she-hui/

	第二十九課題：人與社會

