
opusdei.org

第二十八課題：恩寵
與德行

恩寵「是天主無條件地賜給我
們的恩典，使我們分享祂由聖
神注入我們靈魂的生命，為治
療其罪惡，並予以聖化。」
（天主教教理，1999）

2020年12月2日

下載《第二十八課題：恩寵與德
行》（pdf格式）

1. 恩寵

• 

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/PDF%20%E7%AC%AC%E4%BA%8C%E5%8D%81%E5%85%AB%E8%AA%B2%E9%A1%8C%EF%BC%9A%E6%81%A9%E5%AF%B5%E8%88%87%E5%BE%B7%E8%A1%8C20201122-071500.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/PDF%20%E7%AC%AC%E4%BA%8C%E5%8D%81%E5%85%AB%E8%AA%B2%E9%A1%8C%EF%BC%9A%E6%81%A9%E5%AF%B5%E8%88%87%E5%BE%B7%E8%A1%8C20201122-071500.pdf


在永恒中，天主已經召喚了人去分享
祂天主聖三的生活。「這分享永生的
召叫是超性的。」（天主教教理，
1998）[1] 為引領我們向著這個超性
的終結邁進，天主甚至也恩賜我們在
現世生活就開始分享這個將會在天國
才能達到完美的終結。聖多瑪斯亞奎
納稱這一點為「光榮的預嘗。」[2] 這
個恩賜就是聖化的恩寵：

聖化恩寵「是天主無條件地賜給
我們的恩典，使我們分享祂由聖
神注入我們靈魂的生命，為治療
其罪惡，並予以聖化」（天主教
教理，1999）；
「恩寵是分享天主的生命」（天
主教教理，1997；參閱伯後
1:4），是祂聖化我們（參閱天
主教教理，1999）；
所以，恩寵是新的、超性的生
命；恩寵也是一個新生，我們藉
著它而成為天主的義子女，以分
享聖子與天父之間固有的、自然

• 

• 

• 



的父子之情：我們「在聖子內，
成為天主義子」；[3]
恩寵從而引領我們進入天主聖三
生活的內心。身為義子女的我們
就能夠結合於天主的獨生子，稱
天主為「父」（參閱天主教教
理，1997）；
恩寵是「基督的恩寵」，因為在
我們現在的境況中 —— 就是
說，在人類犯了罪和基督的救贖
工程完成之後 —— 我們得以領
受恩寵，是由於我們能夠分享基
督為我們賺取了的恩寵（參閱天
主教教理，1997）：「從他的
滿盈中，我們都領受了恩寵，而
且恩寵上加恩竉。」（若1:16）
恩寵使我們肖似基督（參閱羅
8:29）；
恩寵是「聖神的恩寵」，因為恩
寵是由聖神注入人的靈魂中的。
[4]
智德「是支配理性之實踐的德
行，使它在任何環境中辨別甚麼
是我們的真善，並簡選適當的方

• 

• 

• 

• 



法使之實現。」（天主教教理，
1806）聖多瑪斯亞奎納稱之為
「行為的正直規則」。[21]
義德「是倫理的德行，在於依循
恆久和堅定的意願，給予天主和
近人所應得到的。」（天主教教
理，1807）[22]
勇德「是倫理的德行，它確保人
在困境中有毅力，在追求善時有
恆心。勇德堅定人的主意，在倫
理生活中力拒誘惑，克服困難。
勇德使人能夠克勝恐懼，視死如
歸，冒險犯難，甘受迫害。勇德
能夠使人為了維護正義的事，甘
願放棄一切，甚至犧牲自己的生
命。」（天主教教理，1808）
[23]
節德「是倫理的德行，它調節感
性樂趣的吸引，並使人在運用世
物時，保持平衡。節德確保意志
對本能的自主能力。」（天主教
教理，1809）有節德的人調節
自己的情慾，以善作為取向，並
且不讓自己被情慾所控制（參閱

• 

• 

• 



德18:30）。在新約中，節德稱
為「節制」或「有限度」（參閱
天主教教理，1809）。

聖化恩寵也被稱為「常居的恩寵」，
因為它是一個穩定的傾向，使人靈透
過被注入了的德行而臻於完美，使之
能夠和天主共同生活，並以祂的愛而
行事。（參閱天主教教理，2000）
[5]

2. 成義

恩寵在我們內的第一個效果就是成
義。（參閱天主教教理，1989）成義
是人由罪惡的狀態中過渡到恩寵的狀
態（又被稱為「正義的狀態」，因為
恩寵使我們成為「義人」）。[6] 這是
當一個人在領受聖洗聖事，及他（通
常藉著懺悔聖事）每次得蒙天主寬恕
他的重罪和給他注入聖化恩寵時所獲
得的効果。[7] 成義「是天主仁愛最卓
越的工程。」（天主教教理，1994；
參閱弗2:4-5）



3. 聖化

天主不會拒絕賜給任何人恩寵，因為
祂願意所有人都得救（參閱弟前
2:4）：所有人都被召叫成聖（參閱瑪
5:48）。[8] 恩寵「在我們內是聖化工
程的泉源」（天主教教理，1999）；
恩寵治癒和提昇我們被原罪創傷了的
本性，使我們的舉止能夠配合天主子
女這個身分，[9] 和肖似基督（參閱羅
8:29）：就是說，每一個人都成為
alter Christus，另一個基督。這種肖
似基督是在人的德行上彰顯出來的。

聖化的意思是個人的聖德的增長，與
天主趨向日益親密的結合（參閱天主
教教理，2014），直至自己不僅成為
另一個基督，而且是ipse Christus，
基督自己[10]，與基督二合為一，成
為祂妙身的一個肢體（參閱格前
12:27）。若要在聖德中進步，人必
須自由自願地與恩寵合作。而人必須
付出努力和奮鬥，因為罪惡給人帶來
了內在的失調（即是人對於犯罪的傾



向，fomes peccati）。「沒有犧牲、
沒有屬靈的戰鬥，就沒有聖德可言」
（天主教教理，2015)。[11]

所以，為了要在神修奮鬥上得勝，我
們必須透過祈禱和克己（後者也即是
「感官的祈禱」）[12] 來向天主祈求
恩寵，和通過領受聖事而獲得恩寵。
[13]

我們與基督的共融只會在我們得升天
國時才能是永遠的。我們必須向天主
祈求獲得堅持到底的這個恩寵，就是
說，在天主的恩寵中得到善終這個恩
賜。（參閱天主教教理，2016和
2849）

4. 超性的德行

概括地說，德行「是一種習慣性的堅
決行善的傾向。」（天主教教理，
1803）[14] 「超性的德行直接歸向天
主。超性的德行促使基督徒活出與天
主聖三的關係。」（天主教教理，
1812）「超性的德行是由天主注入信



友靈魂的，為使他們能以天主子女的
身分行事。」（天主教教理，1813）
[15] 超性的德行有三個：信德、望
德、和愛德。（參閱格前13:13）

信德「是超性的德行，藉著信德我們
信天主，信祂所說過的和啟示給我們
的一切，並且信聖教會為我們提出的
當信道理」（天主教教理，1814）。
因著信德，「人自由地把自己整個託
付給天主」，[16] 並尋求認識和實踐
天主的聖意：「義人因信德而生
活。」（羅1:17）[17]

「基督的門徒不該只是保持信德，活
出信德，還該宣認信德，滿懷著信心
為信德作証，並傳掦信德。」（天主
教教理，1816；參閱瑪10:32-33）

望德「是超性的德行，藉著望德我們
期盼天國和永生，視之為我們的幸
福：我們所信靠的是基督的許諾，所
依賴的不是我們自己的力量，而是聖
神恩寵的助佑。」（天主教教理，
1817）[18]



愛德「是超性的德行，藉著愛德我們
為了天主自身，愛祂在萬有之上，又
為天主的緣故，愛人如己。」（天主
教教理，1822）這是基督的「新誡
命」：「你們該彼此相愛，如同我愛
了你們一樣。」（若15:12）[19]

5. 人性的德行

「人性的德行乃屬理智和意志的堅決
態度、穩定的傾向、習慣性的完美。
德行依照理性和信德，規範我們的行
為，管理我們的情慾，引導我們的舉
止。德行使我們容易地、自制地、愉
快地度一個美好的道德生活。」（天
主教教理，1804）這些德行「是以人
力取得的。倫理的德行是道德良好行
為的果實和種子。」（天主教教理，
1804）[20]

在人性的德行中，有四個被稱為樞
德，因為其他一切德行都可以被歸納
為這四個樞德的範圍之內。四樞德就
是智德、義德、勇德和節德。（參閱
天主教教理，1805）



「德行位於中庸」（in medio
virtus）這一句諺語，在形容倫理的
德行時它的意思就是：德行的定位是
缺乏完美和過度完美兩者的中間平衡
點。[24] 但是 in medio virtus 並不
表示要追求平庸。德行並不是兩個或
以上的惡習的中間點，而是人的意志
的正確點，仿如一個頂端，與所有位
處深淵的一切惡習大相逕庭。[25]

6. 德行與恩寵。基督徒的德行

因為原罪使人的本性受到了傷害，所
以人若要修成和實踐德行就變得困難
了。（參閱天主教教理，1811）[26]
對於基督徒來說，就只有依靠天主的
恩寵來治愈受了傷害的人性，以求修
成並實踐各種德行。

恩寵提昇人的本性，使人得以分享天
主的本性。同時，恩寵提昇人性的各
種德行，使它們達至超性的境界（參
閱天主教教理，1810），導引人去按
著被信德照亮了的理智來行事：簡而



言之，就是步武基督。這樣，人性的
德行成為了基督化的德行。[27]

7. 聖神的各樣恩賜與果實

「基督徒的倫理生活是由聖神的恩賜
所支持。聖神的恩賜是持久的傾向，
使人溫順良善，隨從聖神的推動。」
（天主教教理，1830）。[28] 聖神的
恩賜就是：（參閱天主教教理，
1831）

第一是上智之恩：為了使人明白和正
確地斷定天主的計劃；

第二是明達之恩：為了使人深入瞭解
有關天主的真理；

第三是超見之恩：使人明辨和在具體
的行為上促進天主的計劃；

第四是剛毅之恩：使人克服基督徒在
生命中遇到的困難；

第五是聰敏之恩：使人明白受造界的
優次有序；



第六是孝愛之恩：使人的舉止行為合
乎天主子女的身分，並以手足之情對
待其他兄弟姊妹，因為每一個人都是
另一個的基督；

第七是敬畏天主之恩：使人棄絕一切
可能會得罪天主的事，如同一個孩子
由於愛而棄絕一切可能會得罪父親的
事。

聖神的果實「是聖神在我們身上形成
的美德，作為永遠光榮的初果」（天
主教教理，1832）。這些美德是聖神
在我們的靈魂內活動而產生出的習慣
性行為。按傳統，教會列出十二個聖
神的果實：「仁愛、喜樂、平安、忍
耐、容忍、良善、厚道、忠言、溫
和、端莊、節制、貞潔」（參閱迦
5:22-23）。

8. 人的激情對人的道德生活的影響

由於人靈魂與肉身實質的結合，人的
靈性生活 —— 就是憑以知識事物的
理智，和賴以自由選擇的意志 ——



是受到人的情感影響的。這些影響顯
示在情慾中；情慾是指感性的激情，
「使人在面對所感受到的或想像到的
善或是惡，傾向行動或不行動」（天
主教教理，1763）。激情是感性欲望
（高級的和低級的）的活動。情慾廣
義上也可以稱為「情緒」或「情
感」。[29]

情慾的例子有：愛、怒、懼等等。
「最基本的情慾便是受到善的吸引而
產生的愛情。愛情對不在目前的善產
生渴求，和得到它的希望。這動向的
完成在於獲享善的快感和喜樂。惡的
體會則產生憎恨、厭惡和恐懼惡的來
臨。這動向的終結則在於對當前惡的
哀愁，或抗拒惡的憤怒」（天主教教
理，1765）。

情慾對我們的道德生活有很大的影
響。「情慾本身既非善亦非惡」（天
主教教理，1767）。「當情慾有助於
一個善的行為，在道德上便是善的，
反過來說，便是惡的」（天主教教



理，1768）。[30] 人性的完美需要人
的情慾接受理性的規範和意志的管
轄。[31]人自從犯了原罪之後，人的
情慾已經不再受到理性的支配；情慾
往往把我們推向惡事。[32] 要把情慾
經常地、慣性地導向於善，人必須有
賴苦行的奮鬥和聖寵的助佑，後者能
夠治癒罪惡所遺留下來的創傷。

倘若意志是良好的，它可以利用情
慾，並 且引導情慾向善。[33] 反之，
不良的、源於自私的意志，則會被雜
亂無章的情慾所制服，又或利用這些
情慾來作惡。（參閱天主教教理，
1768）。

Paul O'Callaghan

基本參考文獻：

《天主教教理》，1762-1770、
1803-1832 和1987-2005

• 



建議閲讀文獻：

聖施禮華，「人性美德」講道，
載於《天主之友》，73-92
聖多瑪斯亞奎納，《神學大
全》，I-II，qq. 22ff；
109-114；II-II，qq. 1-27；
47-62；139-143

註腳：

[1] 這召叫「全由天主無條件地採取主
動，因為唯有天主能顯示自己，賜予
自己。這召叫超越人理性的了解能力
和意志的力量，就像超越所有受造物
的能力一樣（參閱格前2:7-9）。」
（天主教教理，1998）

[2] 聖多瑪斯亞奎納，《神學大全》
II-II，q. 24，a.3, ad. 2

• 

• 



[3] 梵二《論教會在現代世界牧職憲
章》，22。參閱羅8:14-17；迦
4:5-6；若一3:1

[4] 所有受造的恩典都是發自那「自有
的恩賜」，即是聖神。「天主的愛，
藉著所賜與我們的聖神，已傾注在我
們心中了。」（羅5:5；參閱迦4:6）

[5] 我們必須區分「常居的恩竉」和
「現時的恩寵」，「後者是指在皈依
的開始，或在聖化工程中，天主的干
預。」（天主教教理，2000）

[6] 「成義包括罪過的赦免，以及人內
心的聖化與革新。」（特倫多大公會
義：DZ 1528）

[7] 對於一個成人來說，這一步是天主
的推動（現時的恩竉）和人自主地爭
取得來的果實。「在恩寵的推動下，
人轉向天主，遠離罪惡，於是領受來
自天上的寛恕和義德［聖化恩
寵］。」（天主教教理，1989）



[8] 這個真理是我主透過聖施禮華從
1928年10月2日開始的教導，特別大
力地提醒我們。正如聖教會在梵二
（1962-65）中表明：「任何身份與
地位的所有基督徒，都被號召走向基
督生活的飽和點及愛德的成全境
界。」（梵二教會憲章，40）

[9] 參閱聖多瑪斯亞奎納，《 神學大
全》，III，q.2，a.12，c

[10] 參閱聖施禮華，《基督剛經
過》，104

[11] 但「如果我們的自由，符合天主
安置在人心中對真理和美善的感悟，
基督的聖寵絕不會與之競爭。」（天
主教教理，1742）相反，「恩寵滿足
人的自由的深切渴求。它邀請人自由
地與它合作，並使自由達到完美的境
界。」（天主教教理，2022）由於人
的本性受了罪惡的傷害，所以人若要
恆常地按著自然道德律來生活，恩寵
是不可或缺的。



[12] 聖施禮華，《基督剛經過》，9

[13] 我們也可以依賴諸惠中保至聖聖
母瑪利亞的代禱，以及依賴聖若瑟、
我們的護守天使、和諸位聖人的代
禱。

[14] 反之，惡習是人重複地做的壞行
為而養成的一些倫理習慣，使人傾向
於重複地做這些壞行為而變得每況愈
下。

[15] 在某程度上，好比人的靈魂怎樣
透過它的潛能（即理智和意志）運
作，一個在恩寵狀態中的基督徒也是
通過三個超性德行 —— 這些如同被
恩寵提昇了的「新本性」的潛能 ——
行事。

[16] 梵二《天主的啟示》教義憲章，
5。

[17] 信德是彰顯於行為的：一個活的
信德會「以愛德行事」（迦5:6），同
時「信德沒有行為也是死的」（雅



2:26），雖然人若不犯違反信德的
罪，信德這個恩寵就會存留在他內
（參閱特倫多大公會議：DZ
1545）。

[18] 另參閱希10:23及鐸3:6-7。「望
德是回應人對幸福的嚮往，這嚮往是
天主放置在人心內的」（天主教教
理，1818）：望德提昇人對幸福的嚮
往，並予以淨化和保護人不致陷於敗
興；望德打開期待永福的人的心扉，
保護人遠離自私，並導人向幸福（參
閱同上）。

我們應當期盼天主對那些愛祂（參閱
羅8:28-30）並承行祂旨意的人（參
閱瑪7:21）所應許了的天上的光榮，
確信藉著天主的恩寵，我們將會有能
力「恆心到底」（參閱瑪10:22）。
（參閱天主教教理，1821）

[19] 愛德在所有的德行中佔首位（參
閱格前13:13）。「但我若……沒有
愛，我什麼也不算……為我毫無益
處。」（格前13:1-3）



「所有德行的操練都由愛德激發和啟
迪。」（天主教教理，1827）愛德是
「諸德的模式」：愛德賦予諸德「活
力」或「生氣」，因為愛德把其他所
有德行導向天主的愛；沒有愛德，所
有其他的德行都是「死的」。

愛德淨化人的愛的能力，並且把這個
能力提昇到天主之愛那超性的完美境
界。（參閱天主教教理，1827）愛德
是有優次先後的。愛德也在手足規勸
中顯示出來。（參閱天主教教理，
1829）

[20] 正如在下一節所解釋的，一個基
督徒可以藉著天主的恩寵而修成這些
德行，因為天主的恩寵會淨化人的本
性，賜人力量去實踐各種德行，並引
導它們達至更高一層的美善。

[21] 聖多瑪斯亞奎納，《神學大
全》，II-II，q.47，a.2，c。智德引導
人去正確地判斷應該如何行事：智德
並不勸阻人行事 。「智德不和膽小或
害怕，口是心非或虛偽相混。智德被



稱為諸德的舵手（auriga
virtutum)；智德導引別的德行，為之
指出規則和標準。⋯ 因著智德，我們
在個別的場合裡，無誤地運用倫理的
原則，並在辨別當行的善和當避的惡
時，克服遲疑不決。」（天主教教
理，1806）

[22] 嚴格地說，人並不能償還他所欠
天主的，或是天主所應得的。所以，
以人對天主來說，義德的更合適的稱
謂是「虔敬之德」，「因為對天主來
說，只要我們盡全力去滿全這些責
任，這樣就已經足夠了。」（聖多瑪
斯亞奎納，《神學大全》，II-II，q.
57，a.1，ad 3）

[23] 「在世界上你們要受苦難；然而
你們放心，我已戰勝了世界。」（若
16:33）

[24] 例如，勤勞就是人去做應盡的工
作，不太過份，但也不怠惰。與勤勞
相反的就是工作不盡力、浪費時間等
等。其它相反勤勞的還有：無序地過



度工作、忽略其它應做的事（諸如敬
拜天主、對家庭的關心、必須的和適
當的休息、實踐愛德等等責任）。

[25] “in medio virtus” 這個原則只
適用於倫理德行。這些德行的目的就
是如何去實現一個目標，而實現目標
的方法就包涵如何去決定什麼才是中
庸之道。但是，這個原則並不適用於
直接以天主為其目標的超性德行（即
信德、望德、和愛德）。所以，對於
超性德行，人是不會過度的：人是不
可能會「過份地祈望天主」或「過份
地愛祂」的。

[26] 人的本性被罪惡所傷害了。所
以，人性有了不是它原本所有的、罪
惡所帶來的壞傾向。正如一個人跛
行，那是因為他的腿有病，不是他的
本性；假使所有人都跛行，跛行仍然
不是人的本性。同樣，人的靈魂受了
原罪和本罪的傷害（諸如驕傲、懶
惰、迷色等等傾向），這些傷害也不
是人原來的本性。藉著個人的努力和



恩寵的助佑，這些傷害是可以得到治
癒的，好使人能夠成為天主的子女，
並以相稱天主子女的身份去行事。這
種「健康」的情況是透過實踐各種德
行來贏取的。同樣，人的惡習則會使
「病情」加劇。

[27] 在這方面來說，有一個智德是人
性的德行，但同時也有另一個超性的
智德。後者是天主連同恩寵一起注入
一個人的靈魂內的。若要一個超性的
德行結出果實—— 即是產生善行
—— 那就需要有相應的、人性的德行
去配合（其它三個樞德也有著同樣的
情況：義德這個超性的德行有賴於人
性的義德；勇德、和節德也是一
樣）。換一句話說，基督徒的完美
—— 即成聖—— 有賴、並且包含人
性的完美。

[28] 這裡，我們可以利用以下的經典
解釋去幫助明白聖神的恩賜在道德生
活中所起的作用。正如人的本性有兩
種能力（即理智和意志）使人可以分



別實現明達和自願兩種行為，同樣，
被恩寵提昇了的人性也有一些能力使
之實踐超性的行為。這些能力就是超
性的德行（即信德、望德、和愛
德）。它們如同一條小船的櫓，使小
船可以朝向它的超性的目標前進。可
是，這個目標是超越我們的，以至這
三個超性的德行也不足以使我們扺達
它那裡。除了恩寵之外，天主也一同
賜予我們聖神的恩賜。聖神的恩賜賦
與人的靈魂一種新的完美，使人靈能
夠被聖神親自所推動，就像船帆通過
風力而推動船隻向前邁進。聖神的恩
賜使我們更加溫順地讓聖神在我們內
行動，從而使我們得到成全。

[29] 有人也會談及「超越感性的」或
靈性的「情操」或「情感」；它們並
不是正式的「激情」，因為它們都不
附帶感性欲望的活動。

[30] 例如，憤怒可以是良好的，就是
當人面對一件惡事而産生的憤怒。憤
怒也可以是不良的，就是不受控制



的、或是驅使人去做惡事的憤怒（例
如使人產生報復之心的憤怒）。恐懼
也有良好的恐懼和不良的恐懼，後者
會防礙人去行善。

[31] 參閱聖多瑪斯亞奎納，《神學大
全》，I-II，q.24，aa. 1及3。

[32] 有時候，人的情慾可以支配一個
人，以至把他對於某一件事的道德責
任減到最低。

[33] 「人在道德上的完美，不僅在於
人為意志所驅使而向善，也靠感性對
善的慾望，一如聖詠所說：『我的心
靈以及我的肉身，向生活的天主踴躍
歡欣』（詠84:3）。」（天主教教
理，1770）「若愛是惡的，情慾也是
惡的；若愛是善的，情慾也是善
的。」（聖奧思定，《天主之城》，
14，7，2：PL 41，410）



pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/di-
er-shi-ba-ke-ti-en-chong-yu-de-xing/

(2026年2月4日)

https://opusdei.org/zht/article/di-er-shi-ba-ke-ti-en-chong-yu-de-xing/
https://opusdei.org/zht/article/di-er-shi-ba-ke-ti-en-chong-yu-de-xing/

	第二十八課題：恩寵與德行

