
opusdei.org

第八課題：耶穌基
督，真天主又真人

耶穌基督取了人性，卻沒有一
刻不是天主。祂是真天主和真
人。

2019年3月5日

下載《第八課題：耶穌基督，真
天主又真人》（pdf格式）

1. 聖言的降生成人

「時期一滿，天主派遣了祂的獨生
子，生於女人」（迦4:4）。因此，天

• 

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%E7%AC%AC%E5%85%AB%E8%AA%B2%E9%A1%8C%EF%BC%9A%E8%80%B6%E7%A9%8C%E5%9F%BA%E7%9D%A3%EF%BC%8C%E7%9C%9F%E5%A4%A9%E4%B8%BB%E5%8F%88%E7%9C%9F%E4%BA%BA20190302-105651.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/%E7%AC%AC%E5%85%AB%E8%AA%B2%E9%A1%8C%EF%BC%9A%E8%80%B6%E7%A9%8C%E5%9F%BA%E7%9D%A3%EF%BC%8C%E7%9C%9F%E5%A4%A9%E4%B8%BB%E5%8F%88%E7%9C%9F%E4%BA%BA20190302-105651.pdf


主滿全了亞當和厄娃被逐離樂園時，
有關救世主的許諾：「我要將仇恨放
在你和女人，你的後裔和她的後裔之
間，他會踏碎你的頭髗，你要傷害他
的腳跟」（創3:15）。創世紀這一節
有時被稱為「原始福音」或最先的福
音，乃因這是首次宣報這救援的喜
訊。傳統認為，「女人」一詞直接指
厄娃，但它的圓滿意思是指瑪利亞；
女人的「後裔」則同時意指人類和基
督。

由那時起，直至「聖言成了血肉，居
住在我們中間」（若1:14）的時刻，
天主都在準備人類迎接祂的獨生子。
天主為自己選擇了以色列人，與他們
訂立盟約，逐步培育他們，介入他們
的歷史中，藉聖祖和先知向他們啟示
自己的計畫，並為自己而聖化他們。
這一切都是為基督所建立的、新而完
美的盟約作準備和預象，同時也是為
降生成人的聖言所帶來的、圓滿和決
定性的啟示作準備和預象。[1] 雖然天
主為準備救主的來臨，揀選了以色列



民族，卻不代表祂捨棄其他民族，
「外邦人」，因祂從沒停止向「萬
民」為自己作證（參 宗14:16-17）。
天主的眷顧確保了外邦人對救恩的需
要有某程度上的體認，也確保了大地
四極都渴望天主的救贖。

降生的源起乃是天主對人類的愛。
「天主對我們的愛在這事上已顯示出
來：就是天主把自己的獨生子，打發
到世界上來，好使我們藉著祂得到生
命」（若一4:9）。聖三的第二位在其
子的至聖位格的合一內，分享了我們
的人性。由於天主以此方式將自己給
予我們，所以我們可以說，降生成人
是天主對我們的愛最卓絕的標志。

因為亞當和厄娃在樂園墮落後，降生
成人的目的就是拯救和贖罪，正如我
們在信經中所宣認的：「祂為了人類
和我們的得救，從天降人：祂因聖
神，由童貞瑪利亞取得肉軀，而成為
人。」[2] 基督談及自己時，提到人子
來是為尋找和拯救迷途者（路



19:10；參瑪18:11），「因為天主沒
有派遣子到世界上來審判世界，而是
為叫世界藉著祂而獲救」（若
3:17）。

降生成人不但顯示了天主對人類無限
的愛、無限的仁慈、公義和力量，同
時藉降生成人的聖言，顯示了天主的
上智拯救人類的道路，是最適合於人
性的道路。

耶穌基督，降生的聖言，「並非一個
神話，或一個抽象的概念；祂是歷史
中的一個人，活在特定的環境，並在
此世度過其生命後死亡」，因此基督
徒信仰要求對衪有一個歷史的研究。
[3]

正如基督的存在是信德的教理，同
樣，祂真實地為我們而死，並在第三
天復活（參 格前15:3-11）也是信德
的教理。基督的存在是歷史所確證的
事實，特別是來自新約的分析，而新
約的歷史價值是無容置疑的。我們也
有其它基督信仰以外、有關基督生活



的古代證明，不論是外教的或猶太人
的。因此，我們不能接受那些建構出
「歷史中的耶穌」、而以之相反「信
仰中的基督」的講法；也不能接受另
一種講法，謂新約中提及基督的部
分，大多是耶穌的門徒的信仰闡釋，
而非真實的歷史，因為耶穌的歷史為
我們是隱藏的。這些看法，大多是源
於不接受任何超性事物的嚴重偏見，
它們解釋不了當代歷史研究已確證的
事實，即早期基督信仰的見證人所提
供有關基督的描述，實在是基於那些
發生過的事件的。

2. 耶穌基督，真天主真人

「降生成人是天主性和人性在聖言的
唯一位格內奇妙結合的奧跡」（《天
主教教理》483）。天主聖子降生成
人，「並不是說耶穌基督一部分是天
主，一部分是人；也不是天主性和人
性的模糊混合產物。祂確實成了人，
但仍是真正的天主。耶穌基督是真天
主，又是真人」（《天主教教理》



464）。天主的永恆聖言、耶穌基督
的天主性，已在論天主聖三的題五中
談及。本文主要集中於祂的人性。

教會在第一個世紀就已保衛和澄清這
信仰的真理，以抵抗異端的否認或錯
誤詮釋。遠自第一世紀，已有一些猶
太裔的基督徒（Ebonites），認為基
督是一個純粹的人，儘管祂充滿聖
德。第二世紀則有「嗣子論」，認為
耶穌只是天主的義子，即耶穌只是
人，但有天主的力量居於其內。按這
些異端，天主只有一個位格。這種說
法分別為教宗聖維多一世於公元190
年，及268年的安提約大公會議、382
年的君士坦丁堡第一次大公會議和羅
馬主教會議所擯棄。[4] 否認聖言之天
主性的亞略異端，也否認耶穌基督為
天主。亞略於325年為尼西亞大公會
議所擯棄。今天，教會再次提醒我
們，耶穌基督是天主之子，由萬世以
前就已存在，祂在降生之時，在其唯
一的神性位格內，取了人性。[5]



另外，教會亦面對另一些錯誤，它們
否定基督的人性。這些錯誤包括了否
定基督的身體或靈魂的異端。前者之
中，有不同形式的幻影論，其中含有
唯識論及摩尼教的背景。它們中的一
些跟隨者，認為基督擁有一個天上的
身體，或其身體只具外觀，或祂只是
突然出現在猶太，而沒有出生或成長
過的。聖若望已須對付這種錯誤：
「很多迷惑人的，來到了世界上，他
們不承認耶穌基督是在肉身內降世
的」（若二7；參若一4:1-1）。

亞略和勞狄刻雅的亞玻林否認基督擁
有一個真正的人性靈魂。特別是後
者，他對此錯誤的散播影響深遠，甚
至遠及幾個世紀以後的基督論爭辯。
亞玻林為保護基督的唯一性和無罪
性，認為聖言已可滿全人性靈魂的功
能。可是，這講法等同於否定基督的
真正人性，正如所有人一樣，基督的
人性該是由身體和靈魂所組成的。
（參 《天主教教理》471）。他為



382年的君士坦丁堡第一次大公會議
和羅馬主教會議所擯棄。[6]

3. 二性結合於一位

第五世紀初，在經歷了上述的爭論
後，明顯地需要對聖言一個位格內的
兩個本性—人性和天主性—的完整
性，加以衛護。因此，基督內在的合
一成了教父在基督論和救贖論的重
心。新的討論加深了在這問題上的認
知。

首個主要的爭論源自聶斯多略的某些
說法。聶斯多略是君士坦丁堡的宗主
教，他認為基督內有兩個主體：天主
性的主體和人性的主體，二者有某種
的精神連繫，卻並不實在地連合一
起。這個基督論的錯誤，使他亦拒絕
稱聖母為天主之母，
「Theotókos」。按他的見解，瑪利
亞只是基督的母親，而非天主的母
親。為反對這異端，亞歷山大的聖濟
利祿和厄弗所大公會議在431年強
調，「基督的人性除了附屬於天主子



的屬神位格外，別無其他的主體，而
這人性是祂在受孕時攝取而成為自己
的。因此，厄弗所大公會議於431年
宣認，瑪利亞由於在自己胎中懷了成
為人的天主子，故確實成了天主的母
親」（《天主教教理》466；《教會
訓導文獻選集》250、252）。

若干年後，又有另一種名為「一性
論」的異端出現。此異端既有亞玻林
主義的成分，又誤解了聖濟利祿的教
導和言語。主張者為歐迪奇，他是君
士坦丁堡某隱修院院長。他肯定基督
的唯一位格生活在一個本性內，故祂
的人性為其天主性所吸收。此錯誤為
教宗大良在其《弗味拉書》[7] 、及
451年的加采東大公會議所擯棄，此
會議為基督論奠下基礎，而前者則在
拉丁神學中彌足珍貴。會議訓示，
「我們一致教導人相信：同一聖子、
我們的主耶穌基督，具有完全的天主
性和完全的人性」。[8] 同時又說明，
兩個本性的結合是「毫不混淆，毫不
變更、毫不分割、毫不相離」。[9]



553年君士坦丁堡第二次大公會議再
次肯定和澄清了加采東的訓導，對前
次會議提供了可靠的詮釋。是次會議
不但重複地強調基督的合一，[10] 同
時亦肯定基督的兩性是在其主體內結
合的。[11] 如此解決了聖濟利祿教導
中的、以「本性」論結合的不明確之
處。君士坦丁堡第二次大公會議也闡
明了聖濟利祿那著名公式：「天主聖
言的唯一降生本性」的真正意義[12]
（聖濟利祿以為此字詞源自聖亞大納
削，但其實是亞玻林主義的篡改）。

大公會議的教長們以當時的語言，訂
定了這些決議，是為了澄清那些具體
的錯誤，而不是為了整體地解釋基督
的奧蹟。正如尼西亞大公會議用了
「同性同體」一詞，加采東大公會議
則用了本性、位格、主體，等等。這
些字詞全按當時一般用字及神學用語
的意義來理解。但不如某些人所謂，
福音的訊息成了希臘化。事實上，那
些嚴格地顯示自己為希臘化的人，正
是那些提出異端的人，如亞略、聶斯



多利，等等，他們嘗試表達天主和基
督的奧蹟時，未能看懂當時哲學用語
的限制。

4. 基督的神聖人性

「在聖子降生的奧妙結合中『人性被
攝取，但並不因此而消失』（《教會
在現代世界牧職憲章22，2》）」
（《天主教教理》470）。因此，教
會護衛「基督人性的完整事實，它具
有理智和意志的各項功能；教會同樣
一有機會就提醒我們，基督的人性隸
屬於攝取它的天主子的屬神位格。祂
在這人性內所是和所做的一切，都來
自「聖三中的一位」。因此，天主子
把祂在聖三內的位格存在方式，傳授
給祂的人性。故此，在其靈魂內一如
在其肉身上，基督都以人的方式表達
聖三的屬神舉止（參若14:9-10）」
（《天主教教理》470）。

基督人性的靈魂擁有真正的人性知
識。天主教信理傳統上亦教導，基督
作為人，擁有獲得的知識、灌輸的知



識，和只屬天上真福的知識。基督獲
得的知識，本身不可能是無限的。
「為這緣故，天主子成了人後，能夠
『在智慧、年齡和恩寵上，漸漸地增
長』（路2:52），而且也須詢問一些
在人生處境下靠經驗才能獲知的事情
（參 谷6:38; 8:27; 若11:34）」
（《天主教教理》472）。在基督內
住有整個天主聖神及其神恩（參 依
11:1-3），祂也擁有灌輸的知識，即
不由理性努力所獲致的知識，卻是由
天主直接灌輸在人的理性中。因此，
「天主子即使在祂的人性認知中，也
顯示出屬神的洞悉力，透視人心中隱
密的思想（參 谷2:8; 若2:25;
6:61）」（《天主教教理》473）。
基督也擁有那只屬真福的知識。「由
於基督的人性知識與天主性的智慧結
合於降生聖言的位格中，基督完全明
白祂要來啟示的永恆計畫。（參谷
8:31; 9:31; 10:33-34; 14:19-20,
26-30）」（《天主教教理》474）。



綜觀而言，我們一定要聲明:基督--就
算以祂是一個人來說--是不容有錯
的：承認在祂內有錯誤，即承認聖言
—在基督內的唯一位格—有錯誤。而
有關無知本身，我們必須謹記，「祂
在這領域說不知道的事，在別處卻聲
明祂沒有使命予以揭露。（參 宗
1:7）」（《天主教教理》474）。由
此我們可知，在人性層面，基督確知
自己乃聖言，及其救世使命。[13]
[13]另一方面，由於基督在世時已擁
有對天主的榮福直觀，天主教的神學
一直否認在基督內存有信德。[14]

由一性論推演出來的一能論
（monoenergetic）和一志論異
(monothelitic)端，宣稱在基督內只
有一個行動或一個意志。教會在681
年的君士坦丁堡第三次大公會議中宣
佈：「基督有兩個意志和自然地有兩
個本性的運作，即天主性的和人性
的，兩者並不對抗，卻互相合作，務
使降生的聖言，聽從父命，以人性願
意接受祂跟天主聖父和聖神，為了我



們的得救所決定的一切（參 《教會訓
導文獻選集》556-559）。基督的人
性意志，『絕不抗拒或勉強追隨，反
倒甘心服從全能天主的意願』（《教
會訓導文獻選集》556）」（《天主
教教理》475）。這是一個基本的問
題，因為它實與基督自己的存有，及
我們的得救有關。聖馬西莫曾努力且
出色地，以耶穌在山園祈禱中的記
載，澄清此信理，顯示了基督人性的
意志與天父的意志是一致的（參 瑪
26:39）。

雙重本性的後果，就是在基督內出現
雙重行動：源自天主性的天主性行
動，及源自人性的人性行動。另外，
亦有一種行動是天主性與人性一起完
成的，即人性行動成為天主性的工
具；基督所行的神蹟就是如此。

在教父時代，有關基督論的一個最後
重大的爭議中，也澄清了聖言降生成
人的事實：即聖像的爭論。以壁畫、
人像畫、浮雕等方式來代表基督，已



是非常古老的習尚，甚至可回溯至第
二世紀。第八世紀初，發生在君士坦
丁堡的反聖像危機，是由君王的一封
諭令開始的。數世紀以來，神學家對
使用聖像一事爭論不斷，有人贊成，
有人反對，但一直相安無事。反對者
認為，天主的無限並不能關閉於或限
制於一幅有限的畫作中。可是，如聖
若望達瑪蘇所言，降生成人本身就是
限制了「不能受制」的聖言。「由於
聖言成了血肉，取了真正的人性，基
督的肉身就有了局限，因此基督人性
的外貌可被描繪出來（參 迦3:1）」
（《天主教教理》476）。在787年的
尼西亞第二之大公會議中，「教會承
認以可敬而神聖的形象去表達基督是
合法的」（《天主教教理》476）。
實在，「基督肉身的個別特質，表達
了天主子的至聖位格。祂自己造了自
己肉身的特徵並願為信友所尊崇，而
信友透過尊崇繪畫在神聖畫像中的基
督身體，實是尊崇其所代表的位
格。」[15]



基督的靈魂，就如其他人的靈魂一
樣，本質上並非天主性而是人性的。
祂的靈魂藉聖化恩寵所完善。聖化恩
寵「是一個常居的恩賜，一個穩定
的、超性的傾向，使人靈本身臻於完
美而能和天主共同生活，並以祂的愛
而行事」（《天主教教理》2000）。
正如加俾額爾天使在報喜時向聖母所
言，基督是神聖的（參 路1:35）。基
督的人性是完全神聖的，是所有人聖
德的泉源和模範。藉降生成人，基督
的人性與聖言的位格一起，被提昇至
與天主性至高的合一中，所有受造物
亦能被提昇至此。從基督人性的角度
來看，人所能接受的最大禮物，就是
二性一位的結合，我們習慣稱此結合
為合一之恩。而藉聖化恩寵，基督的
靈魂經轉化而被天主化，轉化意指由
靈魂的行動提升至天主密契生活的層
面，使其超性的行動擁有了本身沒有
的「同體性」。祂恩寵的圓滿同時亦
表示了灌輸恩寵及天主聖神神恩的存
在。



從基督的滿盈中，我們都領受了恩
寵，而且恩寵上加恩寵（若1:16）。
這些恩寵和神恩之所以賦予基督，不
獨按祂作為聖子的尊威，而亦按其作
為新亞當和教會元首的使命。因此，
我們所說在基督內的「元首」之恩，
並不與祂個人的恩寵分離，而強調祂
對教會成員的聖化行動。因為教會是
「基督的身體」（《天主教教理》
805），「基督是她的頭：教會藉著
祂、在祂內、並為祂而生活，祂則偕
同教會並在教會內生活」（《天主教
教理》807）。

降生成人的聖言的心：「耶穌在祂的
生活、痛苦和受難中，認識並愛了我
們每一個人和所有的人，並為了我們
每人奉獻了自己：『天主子愛了我，
且為我捨棄了自己』（迦2:20）。祂
以人的心愛了我們眾人」（《天主教
教理》478）因此，耶穌至聖之心是
愛情的完美楷模，祂藉此繼續愛永恆
的父，及所有的人（參 同上）。



José Antonio Riestra

基本基本參考文獻：

《天主教教理》422-483
本篤十六世，若瑟拉辛格，《納
匝肋人耶穌》

建議閲讀文獻：

F. Ocáriz, L. F. Mateo Seco, and
J. A. Riestra, The Mystery of
Jesus Christ: A Christology
and Soteriology Textbook ,
Dublin: Four Courts Press,
1994

注腳

[1] 參梵二《教會》憲章，9

• 
• 

• 



[2] 君士坦丁堡第一次大公會議，《信
經》，《教會訓導文獻選集》150；
參 梵二《教會》憲章55

[3] 參M. Sharkey (ed), International
Theological Commission, Texts and
Documents 1969-1985 , San
Francisco: Ignatius Press, 1989

[4] 參《教會訓導文獻選集》151、
157-158

[5] 參Congregation for the
Doctrine of the Faith, Declaration 
Mysterium Filii Dei, 21 February
1972, in AAS 64 (1972), 237-241

[6] 參《教會訓導文獻選集》151、
159

[7] 參《教會訓導文獻選集》290-295

[8] 參《教會訓導文獻選集》301；
《天主教教理》467

[9] 參《天主教教理》467



[10] 參《天主教教理》473

[11] 參《天主教教理》475

[12] 參《天主教教理》479

[13] 參International Theological
Commission, 'The Consciousness
of Christ Concerning Himself and
His Mission' (1985), in Sharkey M.
(ed), International Theological
Commission, Texts and Documents
1969-1985. (San Francisco: Ignatius
Press, 1989)

[14] 參Congregation for the
Doctrine of the Faith, Notification,
26 November 2006, no. V

[15] 尼西亞第二次大公會議，《教會
訓導文獻選集》601



pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/di-
ba-ke-ti-ye-su-ji-du-zhen-tian-zhu-you-

zhen-ren/ (2026年1月24日)

https://opusdei.org/zht/article/di-ba-ke-ti-ye-su-ji-du-zhen-tian-zhu-you-zhen-ren/
https://opusdei.org/zht/article/di-ba-ke-ti-ye-su-ji-du-zhen-tian-zhu-you-zhen-ren/
https://opusdei.org/zht/article/di-ba-ke-ti-ye-su-ji-du-zhen-tian-zhu-you-zhen-ren/

	第八課題：耶穌基督，真天主又真人

