
opusdei.org

自由 ——良知的自由

聖施禮華自由瘋狂地愛：「我
選擇天主，因為我自願，而不
是因為任何的壓迫，我意願終
生為人服務，純因愛主耶穌的
緣故。就是這自由使我高呼，
任何受造物都不能使我與天主
的愛相隔絕。」節錄取自載於
《天主之友》由真福歐華路所
寫的引言。

2021年11月14日



節錄自載於《天主之友》書中，聖施
禮華於1956年4月10日題為《自由
—— 天主恩賜的禮物》的講道，三部
分中的第三部分。

良知的自由

做了神父這麼多年，每次講到我愛個
人的自由，有些人馬上顯出懷疑的樣
子，唯恐維護自由便會危及信仰。這
些如此膽小的人放心吧，唯一能攻擊
信仰的自由，應是被人誤解的自由，
一種漫無目的、缺乏客觀原則、不守
法律、無法無天的自由，換言之，他
們要的是一個通行証。很不幸，許多
人提倡的就是這種自由，他們的提議
才是會危及信仰呢！

所以，講良知的自由，其實是不準確
的，因這好像把拒絕天主，視為是道
德上正確的說法一樣。我們已講過，
人有能力反抗天主的救恩計劃，我們
有能力，但卻不應做。如有人故意這
樣做，他就犯了第一和最重要的誡



命：「你當全心、全靈、全力愛你的
天主。」（申6：5）

我全力維護個人良心自由freedom of
consciences[1]，即謂沒有人可以合
法地禁止別人欽崇天主。渴求真理是
合法，且應受到尊重。人有認真的責
任去尋找天主，認識祂，欽崇祂，但
沒有人可強加自己的信仰於別人身
上，就像沒有人有權對相信天主的
人，加以迫害一樣。

慈母教會常常讚揚自由，但從古至今
都不贊成宿命論。教會認為每個靈魂
都是自己命運的主人。「忠於善的人
會有永生，選擇惡的要面對永火。」
[2]人可以擁有這種自主的能力，使我
深感震撼，這能力其實正顯出人的尊
貴！「罪真是個自主的惡，如果罪不
發自人的意願，那它就不是罪了。這
是再清楚也沒有的了，但是世上只有
許多愚昧的人和少數的聰明的人，懂
得這番道理。」[3]



我衷心感謝天主，因為，祂使我們生
來就有無可阻擋地趨向善的傾向，
「祂認為僕人如能自由地侍奉祂，這
對人會更好。」[4]天主的愛和仁慈有
多偉大！當我想到他對我們這些孩子
的「神聖的揮霍」，我恨不得自己有
上千的口舌、上千的心肝，可以不斷
地讚美聖父、聖子和聖神。試著想
想；全能者天主，因著祂的旨意，統
治宇宙塵寰，但祂卻不要被迫奴隸式
的服侍，反而要擁有自由的子女。雖
然，因原祖父母的犯罪，我們生來就
傾向罪，proni ad peccatum，但天
主卻放在我們靈魂內一點祂無限的智
慧，讓我們被善吸引，及渴望平安。
祂使我們明白，只要我們讓這永生生
命的種子在我們的內心生長，我們就
可達到真理、快樂和自由。

但我們仍可對天主說「不」，拒絕這
新穎及永遠快樂的泉源。誰若這樣作
了，他就不再是天主的子女，而是奴
隸了。「每件事都必須配合自己的本
性，如果它尋找一些異於其本性的東



西，它就不能配合其所『是』去行
事，反之受制於外來的刺激，那它就
成了奴隸。人本性上是理性的，當人
按理性行事，他所做的就配合他的本
性，而這也配合自由。但當人犯罪行
事，違反理性，他就是讓外來的刺激
去引領他，他會受外來的事物限制，
所以『凡是犯罪的就是罪惡的奴
隸。』（若8：34）」[5]

無論我們看自己或看別人，很明顯，
每人某些程度上都是被奴役的；有人
在財富前屈膝，有人崇拜權力，有人
在懷疑內找到相對的平安，有人以色
情作他們朝拜的金牛。當我們要做好
事，也不例外，我們努力工作，想做
樁大事或小事，參與科學、藝術、文
學、靈修的活動，只要投身、有熱情
想奉獻自己，致力完成責任，人就會
被奴役。

無論怎樣，我們都免不了成為奴隸，
因為生而為人，歡喜也好，不歡喜也
好，我們都要侍奉，所以，還是最好



明白，是愛使我們成為天主奴隸這一
點。因為，一旦明白了這點，我們便
不再是奴隸，而是天主的朋友及子女
了。區別在於：表面上，我們像其他
人一樣，充滿激情熱誠地工作，但內
心深處卻有平安，就算在困難時，也
平靜快樂，因我們相信的不是易於消
逝的一切，而是永恆的。「我們不是
婢女的子女，而是自由婦人的子
女。」（迦4：31）

我們的自由是從那裏來的？來自我主
基督。為了這自由，祂把自己作了我
們的贖價（參閱迦4：31）。祂為此
這樣教導我們：「如果天主子使你們
自由了，你們的確是自由的。」（若
8：36）基督徒不用問人自由的真正
意義，因為唯一可救贖人的自由，就
是基督徒的自由。

我們的生命，充滿了自由的冒險，作
為天主的子女（而不是奴隸），我們
自由地跟隨天主為我們計劃的路軌，



我們享受天主賜我們這自由行事的禮
物。

我選擇天主，因為我自願，而不是因
為任何的壓迫，我意願終生為人服
務，純因愛主耶穌的緣故。就是這自
由使我高呼，任何受造之物都不能使
我與天主的愛相隔絕（參閱羅8：
39）。

對天主負責

「上主在起初就造了人，並賦給他自
決的能力。」（德15：14）事情可以
這樣，正因人有抉擇的自由[6]，但我
們卻要為一切自願的行為，向主負
責，這是人人所公認的。每人都要面
對天主，決定生活得有如天主的朋友
或敵人，這便是我們終生都要面對的
內心掙扎，我們只要活在世上一天，
都不會有全然的自由。

此外，基督徒信仰叫我們肯定人人都
可享有自由的環境，因為所有暗中強
迫信仰的因素都被剔除。「如果，我



們被迫信基督，那就是暴力，而非自
由，我們可以非自願地加入教會，走
向祭壇，領受聖事，但卻不會不自願
地相信！」[7]人到了開悟的年紀，可
以運用個人自由而加入教會及回應主
的不斷召喚。

在婚宴的比喻中，主人看到許多被邀
請的人，都左推右搪的藉詞不來，遂
對僕人說：「出去到大道，以及籬笆
邊，勉強人進來。compelle
intrare.」（路14：23）這不是強
迫、暴行，違反每人良知的合法自由
嗎？

如果我們反思聖經中耶穌的教訓，就
不會誤把這些命令看成壓制，我主常
溫柔地邀請：「你若願意是成全
的……如你願意跟隨我……。」祂的強
迫compelle intrare，並不是肢體或
倫理上的強迫，反之，它反映了基督
徒榜樣的吸引力，這吸引力，其實顯
示天主的行事能力。「看天父如何吸
引人，祂喜愛教導，而不把需要加諸



人身上，這便是祂吸引人的方法。」
[8]

當我們呼吸著自由的空氣，我們明白
邪惡只會奴役人，而不會釋放人。
「冒犯天主的人，好像能保証自己意
願的自由，不受壓迫，但其實，他卻
失掉了自由，為此，他必須負上責
任。」[9]這樣的人，看似能隨心所
欲，但他卻沒有真正的自由，因他決
定不要天主，成了自己決定的奴隸，
而在這決定裏，他並無自由可言。

我再告訴你們：我不接受奴役，除非
是主的愛。原因是宗教其實是人最大
的反抗：人拒絕像禽獸般活著，人知
道除非認識造物主和祂有親密關係的
人，是不會滿足及平靜的。我要你們
成為反叛者，因為我意願你們成為天
主的子女，一如基督要我們那樣！作
奴隸臣服於驕傲、淫蕩、自私，或作
天主的子女？這就是我們要面對的困
境！



天主的愛，為我們畫下真理、正義和
美善之道。當我們決定對上主說：
「我把自由交在你手裏，」就發覺以
前一些微不足道的小事，可笑的掛
慮，幼稚的野心，都不足以束縛我們
了。我們也就可運用這無價之寶的自
由去行善，（參閱依1：17）而不會
把珠寶似的自由丟在豬前（參閱瑪
7：6）。

這便是天主子女光榮的自由。那些受
恐嚇、受抑制，及嫉妒一些不接受天
主聖言而行為放縱的人的基督徒，他
們的信仰真是膚淺。如果我們真正地
遵守基督的法律，盡了全力，我們就
會充滿無比的勇氣，也不需要向別處
尋求人性尊嚴的真正意義。

我們的信仰決不是重擔或限制，當我
們決定選擇天主，我們不失反得，
「誰獲得自己的性命，必要喪失性
命；誰為我的緣故，喪失了自己的性
命，必要獲得性命。」（瑪10：39）



我們已抽中了頭獎，如果仍看不清這
事實，那請轉看我們靈魂深處：我們
或許發覺自己的信德薄弱，和天主接
觸不多，祈禱也很少，那就要請聖母
轉求，求主增加祂對我們的愛，讓我
們嚐到祂臨在的甜美。只有當我們
愛，我們才有全然的自由，這自由我
們永不願放棄，這自由是我們愛的對
象。

© Fundacion Studium

備註

[1] 良十三世，通諭 Libertas
praestantissimum，20-VI-1888，
ASS 20（1888），606（譯註：個人
良心自由 —— 良心按照理性和神律
行事，有作倫理抉擇的自由。完全不
同於良心自由，良心自由 —— 不受
道德規範的拘束，隨心所欲，這種自
由非真自由。）

[2] 象徵彙編《亞大納削信經》



[3] 聖奧斯定，De vera religione，
14，27（PL 34，133）

[4] 聖奧斯定，De vera religione，
14，27（PL 34，134）

[5] 聖多瑪斯，Super Evangelium S.
Ioannis lectura，cap. VIII，lect.
IV，1204（Marietti，Turin 1952）

[6] 聖多瑪斯，Quaestiones
disputatae，De malo，q.6，a.1

[7] 聖奧斯定，In Ioannis
Evangelium tractatus，26，2（PL
35，1607）

[8] 聖奧斯定，In Ioannis
Evangelium tractatus，26，7（PL
35，1610）

[9] 聖多瑪斯，Quaestiones
disputatae De malo，ibid

照片來源：Jason Buscema on
Unsplash



pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/Zi-
You-Liang-Zhi-De-Zi-You/ (2026年2月10

日)

https://opusdei.org/zht/article/Zi-You-Liang-Zhi-De-Zi-You/
https://opusdei.org/zht/article/Zi-You-Liang-Zhi-De-Zi-You/

	自由 ——良知的自由

