
opusdei.org

主顯節：我主的彰顯

節錄自載於《基督剛經過》書
中，聖施禮華於1956年1月6
日主顯節題為《我主的彰顯》
的講道

2022年1月2日

信德的道路

堅定於召喚

善牧與善導

黃金，乳香，歿藥



聖母瑪利亞 —— 東方的曉星

不久前，我看到一座大理石黃銅浮
雕，描繪嬰孩耶穌接受三王來朝的景
象。中心人物周圍，有四位天使，各
執一樣象徵：皇冠，豎有十字架的地
球狀圓球，寶劍和權杖。藝術家選擇
大家都熟悉的象徵，來表明我們今天
慶祝的事件。這些賢士，傳統稱作三
王，不遠千里而來，朝拜聖嬰。他們
先到耶路撒冷，探問「才誕生的猶太
人君王在哪裡﹖」[1]

這問題使我深為感動。現在，我也來
朝見這位「躺在馬槽裡」[2] 的耶穌。
祂的寄身之處，只宜於牲口家畜。主
啊，祢的王權，祢的寶劍，祢的權杖
何在呢？它們本來都是祂的，祂卻推
辭不要。祂寧願身裹襁褓為王統治。
我們的君王毫無裝飾。祂變成一個毫
無自衛能力的嬰兒，來到我們人間。
叫我怎能不想起使徒說的哪句話呢：



「卻使自己空虛，取了奴僕的形
體。」[3]

我主降生成人，來教導我們聖父的旨
意。祂躺在馬槽裡，早就以身作則教
導了我們。耶穌基督在尋找我們，帶
給我們修德成聖的召叫，號召我們協
同祂一起完成救贖世界的大業。我們
且來反省一下，祂給我們上的這第一
課。我們該協同救贖世界，不是靠制
服他人，而是靠克勝自我；我們必須
像基督一樣，空虛自己，甘作他人的
奴僕，以引導世界皈依天主。

君王何在？會不會是耶穌要在眾人心
中為王統治呢？是不是正因為這緣
故，祂才變成嬰兒，因為有誰不愛嬰
兒呢？君王究竟何在？聖神要在我們
心靈中形成的基督，究竟何在？祂不
可能在驕傲者的心中，因為驕傲使人
遠離天主。祂也不可能在缺乏愛德者
的心中，因為缺乏愛德使人背離天
主。基督不可能在那裡。處於無愛狀
態中的人，是孤伶伶的。



在此主顯節，你們來到嬰孩耶穌跟
前，看到祂身為君王，卻毫無君王的
排場。你們應對祂說：「主啊，排除
我的傲氣罷！消滅我的私愛之心，我
的好大喜功，我的獨斷獨行罷！求祢
把我的人格，奠立在與祢認同的基礎
上罷！」

信德的道路

我們應與基督認同。這目標可不簡
單，但也不困難。只要我們遵照吾王
的教導生活，只要我們每天請教祂的
聖訓，只要我們的生活充滿聖事的現
實，即勤領聖體(這是祂為了養育我們
而賞賜的)，那麼基督徒的道路，完全
是可取可行的。天主明確無誤地召叫
了我們。如同三王那樣，我們也發現
了一顆奇星，在我們靈魂的長空，光
輝耀目，指引方向。

「我們在東方觀察到祂的星辰，所以
前來朝拜祂。」[4] 我們也有同樣經
驗。我們也看到自己靈魂內，有一道
新光照耀，越照越亮。這就是要善度



基督徒生活的強烈願望，這就是要認
真對待天主的迫切要求。假定你們各
自公開談一下，天主怎樣使你們覺悟
召叫的私人情節，大家一定會馬上肯
定：這一切都是天主一手造就的。讓
我們一起感謝天主聖父，天主聖子，
天主聖神和聖母瑪利亞罷——一切恩
寵都是從他們而來的——因為召喚這
個恩寵，連同信德，是上主能給予受
造物最珍貴的恩賜。這恩賜，是一個
要修務純全愛德的明確願望；是一個
堅定的信念，深信在我們的社會工作
與業務工作中修德成聖，不僅可能，
而且必要。

且看上主多麼親切地邀請我們。祂的
話語充滿溫情，是出自鍾情戀愛者之
口的話：「我以你的名字召叫了你，
你是我的。」[5] 天主即是美善，偉
大，智慧。祂竟宣佈我們是屬於祂
的，我們已被選作祂無限之愛的對
象！要是想理解祂上智措置的奇妙，
可真需要一個特強的信德，三王那樣
的信德，不畏沙漠，不怕狂風暴雨，



連沙漠中的綠州，也動搖不了我們追
求永恒白冷郡目標的 心；要有這樣的
信念，我們終將享有與天主合而為一
的生命。

信德生活，是犧牲的生活。我們基督
徒的召喚，不是叫我們逃避人間的崗
位，而是要我們擯棄一切阻礙我們貫
徹天主聖意的事物。乍見的光明，只
是開端。要讓它變成燦爛的明星，還
須步步緊跟它的引導。只有如此，它
的光芒才會昭若華陽。金口聖若望寫
道：「三王在波斯國所看到的，不過
是一顆星。但他們追隨星光，離鄉別
井，踏上漫漫征途，卻看到了義德的
太陽。可以斷言：他們若是留在家
裡，按兵不動，那就連那顆星都看不
到了。因此，讓我們急起直追，不怕
道路險阻，奔向聖嬰的家鄉。」[6]

堅定於召喚

「『我們在東方觀察到祂的星辰，所
以前來朝拜祂。』黑落德王聽到後，
大為不安。整個耶路撒冷，也跟他一



起不安。」[7] 這一幕景象，今天仍在
重演。有些人面對天主的莊嚴偉大，
或看到別人胸懷壯志，看到基督徒忠
心耿耿，踐行信仰，便會感到奇怪，
大吃一驚，甚至嗤之以鼻，嘖有非
議。他們好像無法容忍別人，有任何
不符合他們庸規俗矩的生活方式。他
們奚落響應天主召叫的人所表現的慷
慨行動。他們害怕這種獻身精神，有
時竟到了失魂落魄，畸型病態的地
步。他們竭盡全力，阻撓甘願徹底獻
身天主的人，所作的神聖抉擇。

在某些場合中，我親眼看到，針對獻
身服務天主和人靈者，所發動的攻勢
總動員。某些人竟主張：我主在召選
他人為祂服務之前，該先徵求他們的
許可。顯而易見，他們認為對天主聖
愛的召叫，人沒有自由作出任何自主
明確的回應，無論「是」，抑或
「否」。對於持此看法的人來說，人
靈的超性生命是次要的。他們對救靈
魂倒不是不信，不是不要考慮，但必
須先考慮滿足人的舒適享受和自私自



利。請問假定果真如此，那麼基督教
義的真諦還剩下多少？難道耶穌仁慈
而又嚴格的教悔，只是講給我們聽聽
而已的嗎？還是要我們在聽了之後去
身體力行的呢？難道祂沒有講過：
「你們要成全，如同你們的天父是成
全的那樣」[8] 嗎？

我主召叫所有的人，都來同祂會晤，
都來做聖人。祂不僅邀請三王，邀請
大智者，當權者，卻在此前，首先派
遣祂的天使，而不是一顆星，邀請了
白冷郡的牧童們。[9] 貧富智愚，天下
所有的人。都應當在內心培養虛懷若
谷的謙遜心，以便能聆聽領悟天主的
聖訓。

且以黑落德為例。他位尊王侯，有群
儒智士，供他差使。「他於是召集大
司祭和民間經師，詢問他們基督應在
何處誕生。」[10] 然而，他的權勢知
識，並沒有引他承認天主。在他的鐵
石心腸裡，權勢知識反成了作惡的工



具，他竟妄想殲滅天主，草菅無辜嬰
兒的生命。

讓我們再看看聖經，他們告訴他，應
在猶太境內的白冷郡；因為先知這樣
寫道：「你猶太境內的白冷啊！你在
猶大的群邑中，決不是最小的，因為
將由你出來一位領袖，祂將牧養我的
百姓以色列。」[11] 請君注意天主這
個仁慈的表現。祂身為救世之主，卻
寧願誕生在一個沒沒無聞的小村落。
箇中道理，正如聖經反覆所述，乃是
在於，天主不是慕人名利之輩。[12]
祂召叫人靈來踐行信仰，不以財富，
地位，血統或學識為準。天主召喚永
遠先於人的功績。「他們在東方所見
的那顆星，走在他們前面，直至來到
嬰孩所在的地方，就停在上面。」
[13]

召叫永遠先行。甚至在我們懂得要皈
依天主之前，天主早就先愛了我們，
早就把我們賴以回應召喚的愛，種在
我們心田裡了。天主的慈父之愛，走



出門來迎接我們。[14] 我主不僅是公
義的，而且更是仁慈的。祂不是坐等
我們登門拜訪，而是採取主動，向我
們發出不容置疑的訊號，叫我們認清
祂的慈父心腸。

善牧與善導

既然召叫永遠先行，異星總在前頭引
路，指示我們沿着天主聖愛的道路發
動啟程，那麼若再懷疑它會不會消
失，便是不合邏輯的了。三王征途中
所發生的情況，在我們內修生活的某
些階段也可能出現，引路的星驀然蹤
影不見了，這種情況多數要歸咎於我
們自己。我們雖看清召叫的星光，雖
深信召喚的確鑿，然而我們前進的步
伐所掀起的塵沙 —— 這就是我們悲
慘可憐的狀況 —— 會形成飛揚的烏
雲，遮住天上的光明。

若這種情況一旦發生，我們該怎麼辦
呢？學習三王的榜樣，諮詢請教。黑
落德利用知識行惡；三王利用知識行
善。然而我們基督徒，既無須去請教



黑落德，也無須去請教世上的三王；
基督已經賜予教會在信理上永不犯錯
的特恩，已經給予我們寵恩淵源的七
件聖事。祂早已部署妥當，使我們常
常有人引路，不斷警告我們當行的正
道。我們有着一座取之不盡，用之不
竭的知識寶庫。這就是在教會捍衛下
的天主聖言，在聖事中分施的天主恩
寵，以及生活在我們周圍，以身作
則，披荊斬棘，開闢忠信天主之途的
人們所作的見證和所立的善表。

請允許我給你們一忠告。假若你們一
旦失去光明，請你們千萬要投奔到善
牧那裡去求援。誰是善牧呢？「他是
由門進去的」，是從忠於教會信理的
大門進來的。他不像傭工那樣，「一
看見狼來，便棄羊逃跑，狼就抓住
羊，把羊趕驅散了。」[15] 請大家想
一想這段聖言，它絕不是隨口而說的
空話。基督苦口婆心，大談牧者群
羊，大談牧棧羊群，正是揭示我們靈
魂需要善導的切實證據。



聖奧思定論及善牧時指出：「如果沒
有壞牧者的話，祂就不會描述狼來便
逃的傭工。壞牧者只求個人虛榮，不
求基督的光榮。不敢以自由的精神申
斥罪人。豺狼抓住羊的頭頸，魔鬼引
誘人犯姦淫，你卻一聲不吭，不予申
斥。那麼你就是傭工，一見狼來，掉
頭便逃。你或許會爭辯：『不對，我
不是在這裡嘛？沒有逃跑呀？』我的
回答是：『你的確逃跑了，因為你一
聲不吭。你不吭聲，因為你害
怕。』」[16]

基督淨配教會的至聖性，常表現於有
着大批善牧，正如今日所看到的情
況。基督徒的信仰，儘管教導我們要
心地單純，但並不是叫我們頭腦簡
單。天下有那麼一些傭工，一聲不
吭；也有那麼一些，講的不是基督的
聖言。鑒於這種情況，你們若感覺自
己信德不夠堅定，對某些問題看不清
楚，即使是很小的問題，都應當馬上
去找善牧求教。善牧總是理直氣壯地
從棧門進來，為了人靈，他不怕犧牲



捐軀。一言一行，處處反映心靈中的
炎炎愛火。他或許也是罪人，但堅信
依靠基督的寬恕和仁慈。

假若你的良心告訴你說，你犯了一個
過錯 —— 即使看來並不嚴重，或者
連你自己也捉摸不定，疑惑不決，那
麼請你馬上去辦告解聖事，去找照管
你的司鐸。他知道怎樣敦促你堅定於
信德，保持靈魂的細膩靈敏，保持基
督徒的剛毅堅強。教會准許我們找任
何司鐸辦告解的自由。但是虔誠的基
督徒，在完全自由的情況下，都願意
找一位熟悉的善牧辦告解。那位善牧
能幫助他再次抬起頭來，重新看到高
懸長空的上主之星。

黃金，乳香，歿藥

福音一再表達三王喜出望外的心情：
「他們一見到那星，極其高興喜
歡。」[17] 他們為何如此高興呢？因
為堅信不惑者，從上主領受了印證：
導星沒有消失。儘管他們有時看不到
有形的導星，但在心中卻常持不失。



基督徒的召叫亦然。只要我們不失信
德，常持基督與我們同在「直到今世
的終結」[18] 的望德，導星必會重
現。在此又一印證的激勵下，我們的
召叫變成活生生的現實，我們的歡樂
變得更深湛飽滿，我們的信望愛三德
茁長得更生氣蓬勃。

「他們走進屋內，看見嬰兒和他的母
親瑪利亞，遂俯伏朝拜了祂。」[19]
我們同樣也跪在耶穌前，跪在寓身謙
卑中的天主前。我們再次告訴祂：我
們絕不忤逆祂的召叫；絕不背離祂；
決心排除障礙，矢忠不渝；響應召
喚，堅持不懈。請你們各自在心裡告
訴聖嬰耶穌，我也在自己心裡以無言
的呼聲，向祂祈禱說：我們願像福音
譬喻中的忠僕那樣，善盡自己的職
責，爭取聽到同樣的評語：「好!善良
忠信的僕人。」[20]

「打開自己的寶匣，給祂奉獻了禮
物，黃金、乳香和歿藥。」[21] 且稍
停片刻，讓我們在這裡體會一下這段



褔音。我們身為虛無，毫無價值，怎
能向天主獻禮呢？聖經上說：「一切
美好的贈與，一切完善的恩賜，都是
從上降下來的。」[22] 但是我們凡夫
俗子，連天主的恩惠有多深多美，竟
還有眼不識泰山呢？耶穌對那撒瑪利
亞婦人感歎地說：「若是妳知道天主
的恩賜！」[23] 耶穌告誡我們，向聖
父期望一切，首先要尋求天主的國和
正義，其餘一切自會加倍賜給我們，
因為祂深知我們之所需。[24]

我們的天父，在救恩的計劃中，慈愛
地照顧每一個人靈：「每人都有他各
自得自天主的恩寵：有人這樣，有人
那樣。」[25] 因此，由我們來考慮該
獻給天主哪一樣祂實際上並不需要的
禮品，似乎是徒勞無功的，活像那個
身無分文，無錢還債的債戶。[26] 我
們的禮品，就像舊約裡的祭品，已不
復為天主所悅納：「祭物和素祭，全
燔祭和贖罪祭，已非你所要，已非你
所喜。」[27]



然而上主深知：「對於戀愛中的人，
饋贈是一種迫切的需要。祂親自指示
我們該獻何禮。祂不要金銀財寶，也
不要瓜果穗實或牲口家畜。祂不要海
洋，也不要大氣。因為這一切都是屬
於祂的。祂所要的，是我們甘願獻給
祂的真情摯愛。『我兒，將你的心交
給我。』」[28] 看到沒有？天主不滿
足於平分秋色，祂要全部。然而，祂
要的不是我們有的財物，而是我們本
身。只有向祂獻出自我，才能向祂奉
獻其他禮品。

讓我們向祂呈獻黃金罷 —— 獻給祂
我們從棄絕世物財帛中贏得的精神金
元寶罷。請君勿忘，世物財帛本身，
並非不好，因為都是天主所賜。但是
上主指出在我們使用它們時，切不可
貪戀它們，而應為全人類的褔利，善
予利用。

世間財物本身並不壞。當人們把它們
當作偶像頂禮膜拜時，就眨低了它們
的本質。但若把它們作為行善的工



具，作為基督徒慈善事業公義仁愛的
工具，那麼它的價值，便大為提高。
我們追求的，不是物質財富。物質財
富不是我們的珍寶。我們的珍寶在這
裡，在馬槽裡。我們的珍寶是基督，
是我們以基督為中心的滿腔真情摯
愛。「因為你的財寶在那裏，你的心
也必在那裏」。[29]

讓我們再向我主獻上向祂繚繞上升的
乳香罷 —— 這就是我們一心善度充
滿「基督的馨香」的崇高生活的願
望。滿溢「基督的馨香」[30] 的言
行，就是到處播種諒解友誼的種籽，
到處與人為友，使人不致冷落遺棄。
我們的愛德，務必熱情漾溢，務必充
滿着溫暖的人情。

這就是基督對我們的教導。人類世世
代代期待着救世主的降臨。先知們千
重萬複地預言祂的降臨。甚至遠在天
之涯地之角，不管天主大部份啟示如
何淹沒於人的罪惡和無知中，人類渴



望天主，憧憬救恩的願望，常存不
滅。

當時間到了的那天，既不是哲學天才
伯拉圖，蘇格拉底之輩；也不是叱吒
風雲的征服者亞歷山大大帝之流，來
接管世界。相反，卻是一個誕生於白
冷郡的嬰兒。對，正是這個嬰兒，正
是祂，前來救贖世界。在祂開口學語
之前，祂早已先用行動愛了世界。祂
沒有帶來什麼魔術秘訣，因為祂所要
提供的救恩，必須滲透人心而來。那
祂開宗明義，首先做了些什麼呢？祂
嘻笑啼哭睡覺，毫無自衛能力。祂雖
然身為降生的天主，卻與嬰兒無異。
祂這樣做，正是為了讓我們能愛祂，
讓我們能學習把祂抱在懷裡。

於是我們再次恍然大悟，基督教義的
精髓，正在於此。基督徒若是不用行
動來愛，便不成其為基督徒，也沒有
為人之道。你不能把人看作數字；你
不能把人當作梯子上的一根階檔，讓
你踏在腳下拾級而上；你也不能隨形



勢的需要，把他們當作愚化洗腦，批
鬥打擊，表揚吹捧或抹黑醜化的靶
群。你要留神注意別人，特別是你周
圍的人 —— 他們究竟是誰？他們首
先是天主的兒女，擁有這莊嚴稱號所
賦予的全部尊嚴。

他們既然是天主兒女，同他們打交
道，就應該表現合乎天主兒女身份的
舉止行為。我們的愛，自然應該做到
鞠躬盡瘁，死而後已；應該做到朝乾
夕惕，謹小慎微，體諒關懷，無微不
至，克己為人，不求人知。這就是
「基督的馨香」。這就是當年生活在
初期教會兄弟姊妹周圍的人，作出這
樣評語的緣由：「瞧，他們彼此多麼
相親相愛！」

這個理想，並不是高不可攀的。基督
徒不是塔拉斯康的塔塌林。塔塌林這
個文學作品中的英雄，一心要在自己
家的走廊裡，捕獵獅子。當然那裡不
會有獅子。我一貫所講的，是實實際
際的日常生活，是怎樣聖化我們的工



作，怎樣聖化我們的家族關係和社交
友誼。在這些方面若有失基督徒本
色，那麼到哪去做基督徒呢？芬芳的
乳香，是從藏身於爐炭熾烈火焰中的
晶粒散發出來的。同樣，感人的「基
督的馨香」並不是突然爆綻的火花，
而是從德性熾烈的火燼中，徐徐散發
出來的。這些德性是：正義、忠誠、
信實、體諒、慷慨、和靄。

最後，讓我們同三王一起獻上歿藥
—— 即基督徒生活必不可少的犧牲精
神。歿藥令人緬懷基督的苦難。祂身
懸十字架上時，有人把攙合着歿藥的
酸酒挑給祂喝。[31] 埋葬時，又身抹
歿藥。[32] 不過，請不要誤會：今天
默想犧牲克己，不是要給大家歡慶的
這個大喜佳節，平添悲愴。

犧牲克己，既不是悲觀，也不是辛
酸。然而，克己若無愛德，那就一無
功德了。所以，我們一定要修務這樣
的克己之德，它一方面幫助我們發展
適當控制世物的主宰性，另一方面幫



助我們對人寬厚，絕不刻薄。基督徒
沒有權利行同刑吏，然而也不應讓人
視同懦夫。基督徒者，如許人也，他
既深明大義用行動來愛，又敢於在痛
苦的試金石上，證實他的愛。

既然如此，我在這裡要提醒大家注意
一點。那就是：克己功夫，在通常情
況下，並不涉及巨大的犧牲，因為生
活中要求重大犧牲的機會不多。克己
功夫一般是由小克己組成的。例如：
對不順眼的人，偏偏藹然一笑；對肉
體上某些不必要的嗜好，偏偏加以克
制；對他人的嘮叨，耐心傾聽，以及
善用天主賜給的時間等等，多不勝
舉。每天生活中沒有料到的許多小問
題，小困難和小憂小慮，對我們來
說，都是克己犧牲的好機會。

聖母瑪利亞——東方的曉星

我想重溫一段今天的福音，作為結
尾。「他們走進入屋內，看見嬰孩和
祂的母親瑪利亞。」聖母永遠在聖子
身邊。三王朝拜的，不是高坐在龍椅



上的君王，卻是抱在母親懷裡的嬰
孩。讓我們一同祈求天主之母，吾等
之母，幫助我們準備好旨於至愛的道
路：「瑪利亞至甘飴之心，請修穩
途！Cor Mariae dulcissimum, iter
para tutum!」聖母至甘飴之心知道通
往基督最穩妥的途徑。

三王有他們的星引路，我們有聖母瑪
利亞。她是我們的海星，我們東方的
曉星。今天，讓我們一起來向她祈
求：聖瑪利亞，我們的海星，我東方
的曉星，求妳幫助妳的子女罷！我們
的救靈神火，應該無止境，因為基督
的聖愛絕不排除任何人。三王是外幫
人中首先被召者。但救贖工程一旦完
成，「不再分男人或女人」，全無歧
視，全無區別，「因為你們眾人在基
督耶穌內已成了一個。」[33]

基督徒不能排除任何人，不能隔離人
靈，分成等級。「將有許多人從東方
和西方來。」[34] 所有的人，在基督
聖心內，都有自己的位置。正如我們



今天瞻仰馬槽裡的耶穌時，看到祂的
雙臂雖是嬰兒的雙臂，然而也是伸展
在十字架上吸引萬眾皈向祂的雙臂。
[35]

最後，讓我對至義大聖若瑟，我父我
主，再談一點。一如尋常，大聖若瑟
在主顯節扮演的角色，顯然是很小
的。可以想像他收歛心神，虔誠祈
禱。滿懷慈愛地守護着降生成人的天
主聖子——祂是託給若瑟父親般的照
顧之下的。這位聖祖，以克己為人者
特有的精心細緻，在默默無聲中一心
服務，鞠躬盡瘁，死而後已。

今天我們所談的，是怎樣過好祈禱生
活，怎樣關心使徒工作。在這方面，
有誰能比大聖若瑟是我們更好的老師
呢？你們若是向我要一個忠告，那麼
我一定會把這個多年來從不厭倦重複
的警句送給你們。這就是說：「到聖
若瑟那裏去！Ite ad Ioseph!」[36] 他
準會指示你們超赴耶穌的具體捷徑。
包括人事和天賜兩方面的捷徑。這



樣，你們很快也會像他一樣，把這個
為我們而誕生的聖嬰，「抱在懷裡，
親吻祂，給祂穿衣，照顧好祂。」
[37] 向祂欽崇朝拜，三王獻上的是：
黃金，乳香，歿藥；大聖若瑟獻上的
都是他自己愛火炎炎的青春之心。

© Fundacion Studium

[1] 瑪2:2

[2] 路2:12

[3] 斐2:7

[4] 瑪2:2

[5] 依43:1

[6] 金口聖若望，In Matthaeum
homiliae 6，5 (PG 57，78)

[7] 瑪2:2-3

 [8]瑪5:48



[9] 參閱路2:9

[10] 瑪2:4

[11] 瑪2:5

[12] 參閱編下19:7；羅2:1；弗6:9；
哥3:25等

[13] 瑪2:9

[14] 詠78:8

[15] 參閱若10:1-21

[16] 聖奧思定In Ioannis Evangelium
tractatus，46，8 (PL 35，1732)

[17] 瑪2:10

[18] 瑪28:20

[19] 瑪2:11

[20] 瑪25:23

[21] 瑪2:11



[22] 雅1:17

[23] 若4:10

[24] 參閱瑪6:32-33

[25] 格前7:7

[26] 參閱瑪18:25

[27] 希10:8

[28] 箴23:26

[29] 瑪6:21

[30] 格後2:15

[31] 參閱谷15:23

[32] 參閱若19:39

[33] 迦3:28

[34] 瑪8:11

[35] 參閱若12:32



[36] 創41:55

[37] 羅馬彌撒經書，預備彌撒經文之
聖若瑟誦

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/

Zhu-Xian-Jie-Wo-Zhu-De-Zhang-Xian/
(2026年1月9日)

https://opusdei.org/zht/article/Zhu-Xian-Jie-Wo-Zhu-De-Zhang-Xian/
https://opusdei.org/zht/article/Zhu-Xian-Jie-Wo-Zhu-De-Zhang-Xian/

	主顯節：我主的彰顯

