
opusdei.org

忠於教會

聖施禮華於1972年6月4日發
表了《忠於教會》講道，這是
收錄於《熱愛教會》一書中的
三篇講道中的第一篇。

2026年1月20日

「但是，教會是什麼？教會在那裡？
許多基督徒感到困惑和迷失，對這些
問題找不到肯定的答案。（……）一
連串的事實和困難看來已凝聚在一
起，使教會光明的容貌變得暗淡。有
一些人堅持，唯有當他們每個人熱切
地令教會適應所謂的「現今時代」



（……）他們的看法都是錯的。今日
的教會，跟基督所建立的教會是相同
的，不可能是另一個教會。」

聖施禮華的講道《忠於教會》以此開
篇，他試圖解答當時教會面臨的種種
問題，而這些問題在今天依然具有現
實意義。

《忠於教會》、《教會的超性目的》
和《永恆的司鐸》是主業團創辦人聖
施禮華所作的三篇講道，收錄於《熱
愛教會》一書中。

本主日的禮儀經文組成一連串對上主
的祈求。我們告訴祂，祂是我們的救
援，我們的磐石，我們的庇難所。集
禱經也出自答唱詠的同一主題：「你
從不拒絕光照那些堅信你慈愛的
人。」在對經裡，我們繼續向祂訴
說：「我蒙難時呼求上主……上主，
求你助我逃脫邪惡和欺詐的唇舌。上



主，我一心投靠你。」我們被天主父
的堅持所感動；祂決意提醒我們該祈
求祂的仁慈，無論發生什麼事情，總
要不斷祈求祂的仁慈。現在也是一
樣，正當混亂不清的聲音困擾著教
會，許多靈魂迷失了，因為他們找不
到善牧——另一位基督，帶領他們走
到慈愛的上主面前。他們反而找到
「賊和強盜」，他們來，「無非是為
偷竊、殺害、毀滅。」（若10:8,10）
我們不要害怕。教會是基督的身體，
必須完美無缺地成為善牧的道路和羊
棧，穩固的基礎，以及向眾人開闢的
道路。我們剛剛在福音裡讀過：「你
出去，到大道以及籬笆邊，勉強人進
來，好坐滿我的屋子。」（路
14:23）

但是，教會是什麼？教會在那裡？許
多基督徒感到困惑和迷失，對這些問
題找不到肯定的答案。他們結果相
信，也許教會訓導當局歷來所制訂的
答案，以及教理明確地和簡單地提出
的答案都已經「過時」，必須由新的



答案取而代之。一連串的事實和困難
看來已凝聚在一起，使教會光明的容
貌變得暗淡。有一些人堅持，唯有當
他們每個人熱切地令教會適應所謂的
「現今時代」，才找到合法的教會。
其他人則喊叫：教會不過是人對精誠
團結的一個渴望。他們說，我們應改
變教會，配合現時的情況。他們的看
法都是錯的。今日的教會，跟基督所
建立的教會是相同的，不可能是另一
個教會。「根據教會透過信德所建立
的規誡，並且根據信德的聖事，宗徒
及其繼承人是天主的代表。因此，正
如他們建立另一個教會是非法的，同
樣，他們要傳遞另一個信仰，或建立
另外的聖事，也是非法的。相反地，
教會是由『高懸在十字架上的基督肋
旁所傾流的聖事』而建立。」當我們
在彌撒誦唸信經時，必須承認初期大
公會議的信仰宣認，有四項關於教會
的標誌：「唯一、至聖、至公，從宗
徒傳下來的。」這些都是教會的基本
屬性，正如基督所意願的，是從教會
的本質衍生出來的。它們既是基本



的，也就是標誌、標記，使教會跟其
他人性的聚會有別，儘管在其他聚會
中也許宣佈基督的名字。約在一個多
世紀以前，教宗庇護九世簡略地綜合
了這傳統的訓導：「耶穌基督的真教
會，有四個標誌；這是我們在信經裡
所肯定為當信的道理，由天主的權威
所奠定而予以鑑別；而在這四個標誌
中，任何一個，該與其他標誌，連繫
在一起，不能彼此分開；為此，真的
基督教會，而被稱為公教會，同時該
閃耀著唯一、至聖而從宗徒傳下的教
會光輝。」我要強調，這是教會的傳
統訓導，梵蒂岡第二次大公會議也再
三重申的訓導，即使近年已遭很多人
遺忘，被錯誤的大公主義引導。「這
就是基督的唯一教會，我們在信經內
所承認的唯一、至聖、至公、由宗徒
傳下來的教會，我們的救主在其復活
後交由伯多祿治理的教會，也就是託
付給伯多祿和其他宗徒去傳揚與管理
的教會，基督把它立為真理的柱石和
基礎。」



教會是唯一的

基督向祂的父呼喊：「使他們合而為
一，」（若17:11）「願眾人都合而
為一；願他們在我們內合而為一，就
如你在我內，我在你內。」（若
17:21）耶穌不斷娓娓道來這個關乎
合一的勸諭，因為「凡一國自相紛
爭，必成廢墟；凡一城或一家自相紛
爭，必不得存立。」（瑪12:25）這
一個訓誨，轉變成強烈的渴望：「我
還有別的羊，還不屬於這一棧，我也
該把他們引來，他們要聽我的聲音，
這樣，將只有一個羊群，一個牧
人。」（若10:16）我們的主用來表
達這信理的語調是何等美妙！祂引用
縱橫交錯的言詞和形象，好使我們可
以明白，好使這份對合一的熱情可以
銘刻在我們的靈魂上。「我是真葡萄
樹，我父是園丁。凡在我身上不結實
的枝條，他便剪掉；凡結實的，他就
清理，使他結更多的果實……你們住
在我內，我也住在你們內。正如枝條
若不留在葡萄樹上，憑自己不能結



實；你們若不住在我內，也一無所
能。我是葡萄樹，你們是枝條；那住
在我內，我也住在他內的，他就結許
多的果實，因為離了我，你們什麼也
不能做。」（若15:1–5）難道你們看
不到，那些離開教會的，儘管枝葉茂
密，但很快便會乾枯，它們的果實也
變成蛀蟲的溫床嗎？去愛至聖的、羅
馬的、從宗徒傳下來的，唯一的教
會！正如聖西彼廉寫道：「那在教會
以外，到處收割的人，是耗費基督的
教會。」金口聖若望也堅持：「不要
離開教會。沒有東西比教會更加強
壯。你的希望是教會；你的救恩是教
會；你的庇護是教會。教會比天更
高，比地更廣；它從不年老，它的活
力永遠常存。」要維護教會的合一，
就要與我們的葡萄樹——耶穌基督
——結合而生活。藉著越益忠於常存
的教會訓導當局：「聖神被預許而來
到伯多祿的繼承人那裡，不是為叫他
們，由祂啟示而揭露新的道理，而是
為叫他們，在祂的助佑下，把那藉宗
徒所傳授下來的啟示，即信仰的寶



庫，嚴正地予以看管，且忠實地予以
陳述。」藉著敬禮我們這位完美無瑕
的母親，和熱愛羅馬宗座，我們將保
存合一。

有人說，只有少數人仍留在教會。我
會說，如果我們眾人都忠誠地保管基
督的信理，我們的人數會大大增加，
因為天主願意人坐滿祂的屋子。在教
會內，我們發現基督；祂是我們萬愛
之愛。我們應渴望全人類獲得我們的
聖召，這份令靈魂陶醉的親密喜樂，
也是耶穌仁慈聖心的寧靜甘飴。有人
聽說我們必須合一。是的，就合一
吧。然而，我恐怕在某些自稱為合一
的活動背後，隱藏著欺騙，因為這些
活動沒有帶領我們邁向基督——真葡
萄樹的愛。因此，它們沒有結出果
實。我每天祈求我們的上主擴展我的
心靈，願祂賦予那放在我靈魂中的愛
超性的本質；這份愛是為眾人的，不
分種族、國籍、文化狀況或財富。我
真摯地尊重眾人，不論是否公教徒，
那些相信的人，以及那些不相信的



人。我為那些沒有信仰的人感到難
過。但是，基督只建立了一個教會：
祂只有一位淨配。所有基督徒合一？
是的。甚至更進一步：所有信神的人
合一。但是，只有一個真正的教會存
在。我們無須從分佈世界各地的碎片
中重建它，也無須經歷任何淨化才獲
得最終的潔淨。「基督的淨配不可以
是淫亂的，因為她是清廉純潔的。只
有一所房子以貞潔的端莊，認識和保
管唯一不可侵犯的新娘的床。她保存
我們給天主，她為所孕育的子女預定
天國。任何人離開教會，就是與通姦
者結合；他放棄對教會的許諾，遺棄
基督的教會，所以不會獲得基督的獎
勵。」

教會是至聖的

現在，我們可以更了解教會的合一如
何導向她的聖德，而她的聖德中的主
要導向之一，就是合一，以三位一體
的天主的奧蹟為中心。「只有一個身
體和一個聖神，正如你們蒙召，同有



一個希望一樣。只有一個主，一個信
德，一個洗禮；只有一個天主和眾人
之父，祂超越眾人，貫通眾人，且在
眾人之內。」（弗4:4–6）聖德正是與
天主結合；與主更加親密，更加聖
潔。教會是基督所願意建立的；基督
是這樣承行天父的旨意；聖子的淨配
獲得聖神的助佑。教會是至聖聖三的
工程；她是神聖的，也是我們的母
親，我們的慈母聖教會。我們在教會
內仰慕一種圓滿，我們稱之為既原始
的，又是最終的，即末世的圓滿。聖
保祿在致厄弗所人書裡提到這兩點：
「基督愛了教會，並為她捨棄了自
己，以水洗，藉語言，來潔淨她，好
使她在自己面前呈現為一個光耀的教
會，沒有瑕疵，沒有皺紋，或其他類
似的缺陷；而使她成為聖潔和沒有污
點的。」（弗5:25–27）教會原始的
和基本的聖德可以被隱藏起來——但
是，永不可被破壞，因為它是毫無瑕
疵的：「陰間的門決不能戰勝她」
（瑪16:18）。正如我先前說過，在
某些黑暗的時刻，人可能看不見它，



而這現象幾乎是普遍的。但是，聖伯
多祿把基督徒稱為「聖潔的國民」
（伯前2:9）。作為聖潔的國民，所有
信徒已蒙召成聖，他們必須奮力配合
恩寵，努力成聖自己。縱貫從古至
今，已有許多基督徒，包括年青和年
老，獨身和已婚，司鐸和平信徒，男
和女，都已真正地成聖自己。但是，
不論過去或現在，如此眾多信徒的個
人聖德，都不是清楚可見的。我們經
常未能認出，在我們身邊工作和生活
的普通人，是平凡卻神聖的。從現實
的觀點看，最突出的反而是罪惡和不
忠：這些都是更顯而易見的。

「聖潔的國民」由軟弱的受造物組
成。這種顯明的矛盾，標誌著教會奧
蹟的一個層面。教會既是神聖的，也
是人性的，因為它由人組成，而人也
有自己的缺點：「眾人是塵埃灰
土」。（德17:31）我們的主耶穌基
督建立教會，期望這個民族的成員能
不斷努力培養聖德。然而，並非眾人
都忠實地回應這召叫。在基督的淨配



身上，可見到救恩途徑的奇妙，同時
也可見到那些接納這途徑的人的悲
慘。「至聖的救贖者為了一個相同的
目標，就是為了讓救贖工程永存在世
上，便賦予人類團體，一個由他所建
立的、具有完美秩序的社會架構，具
有一切司法和社會元素……如果，有
人意識到教會內有些東西指向我們人
性的缺點，不應歸咎於教會的司法架
構，而是因為個人可悲地傾向於邪
惡。她的至聖建立者忍受這種傾向的
存在，甚至存在於祂的奧體較高層的
成員身上，是為了試探羊群和牧者的
美德，也是為了基督徒信仰在眾人當
中獲得更大的價值。」這是教會此時
此地的實況。因此，基督淨配的聖德
跟在她懷中有欠缺的人，兩者是並存
的。「基督不願意罪人被擯棄在他所
創立的社團之外；如果部份成員的靈
性薄弱，這不是削弱我們愛教會的理
由，而是令我們更加憐憫其他成
員。」



從任何屬於教會的人（不管他們的地
位有多高）的缺點和可悲來看，如果
任何人覺得自己對教會的信任，對基
督的信德減少，那麼，這是很不成熟
的標記。教會並非由伯多祿，或若
望，或保祿治理，而是由聖神治理，
並且上主已應許常在她身邊，「天天
在一起，直到今世的終結。」（瑪
28:20）讓我們聆聽聖多瑪斯‧亞奎納
就這一點的解釋。他講論領受聖事，
是聖化恩寵的產生原因和標記：「接
近聖事的人，就是從教會施行人那裡
領受有關的聖事；教會的施行人不是
某某人，而的確是教會的施行人。因
此，既然教會容許他保持職務，那
麼，從他領受聖事，也不會分擔他的
罪過，卻是分享教會的生命，因為教
會公開承認他是施行人。」既然上主
容許人性的軟弱出現，我們的反應該
也是一樣的，就好像當我們看到母親
生病，或受到鄙視，該更加愛她，以
內心和外在的行動，向她表示更大的
愛慕。如果我們愛教會，就永不會在
我們內產生一種病態的興趣：喜歡談



論她一些孩子的軟弱，正如談論母親
的過錯一樣。教會、基督的淨配，無
須呻吟著「我罪」。但是，我們要承
認：「我罪、我罪、我的重罪。」唯
一真正的「我罪」，是個人的罪，不
是那攻擊教會的罪，指出並誇大人性
的缺點。在這位神聖的母親身上，人
性的缺點源自於在她內，有一些迷失
了的人的行為，然而，人性的缺點永
不能破壞，甚至觸碰到，我們所謂教
會原始的和基本的聖德。天主，我們
的主確實把教會比作打穀場，地上堆
滿了麥桿禾草，還有用來製造食物和
祭獻麵餅的麥子；祂亦把教會比作撒
在海裡的網，「網羅各種的魚」（瑪
13:47），同時網羅好魚和壞魚，然
後把壞魚扔掉。

教會的至聖性的奧秘——那未受破壞
的光明，可能被人類無恥行為的陰影
所弄得暗淡——拒絕絲毫懷疑、質疑
我們母親的美麗。我們也不可容忍別
人侮辱她，默不作聲。我們不可在教
會內找出弱點，為能加以批評，正如



有些人藉此顯示他們自己既無信德又
無愛德。我不可想像有人竟會攻擊自
己的母親，又會真心地愛慕她。我們
的母親是神聖的，因為她生來就是純
潔的，而且繼續完美無瑕，直至永
遠。如果我們偶然看不到她美麗的面
容，就擦亮自己的眼睛吧。如果她的
聲音不取悅我們，就除去耳朵中的一
切硬物吧。這樣，才不會阻礙我們從
她的聲音裡聽到愛的牧人的喃喃細
語。我們的母親是神聖的，懷著基督
的聖德，她結合於基督的身體，即我
們眾人；也結合於基督的神，即聖
神。如果我們存留在天主的恩寵裡，
聖神也居住在我們每個人的心裡。我
們大膽地向教會高唱：聖、聖、聖，
激發一首歌頌至聖聖三的聖歌。教
會，我的慈母啊，你是聖潔的，因為
神聖的天主子建立了你。你是神聖
的，因為一切聖德的根源的天父，授
予它給你。你是神聖的，因為那居住
在信徒靈魂裡的聖神助佑你，好能聚
集天父的子女；因為天父將居住在天
上的教會、永恆的耶路撒冷。



教會是至公的

「天主願意所有的人都得救，並得以
認識真理，因為天主只一個，在天主
與人之間的中保也只有一個，就是降
生成人的基督耶穌，祂奉獻了自己，
為眾人作贖價：這事在所規定的時期
已被證實。」（弟前2:4–6）耶穌基督
只建立了一個教會。因此，基督的淨
配是唯一的，至公的，就是普世的，
為眾人的。許多個世紀以來，直至現
在，教會一直散佈在世界各地，而它
的成員也包括所有種族，和所有階層
的人。但是，教會的普世性並不在於
她的地理環境，即使這是可見的標
記，可靠的動機。在聖神降臨那天，
教會已經是至公的。教會從耶穌受傷
的聖心誕生時已是至公的，是聖神點
燃的火。在第二世紀，基督徒即稱教
會為公教會，目的是區別教會與其他
引用基督之名的教派，因為這些教派
以不同的形式出賣基督的教義。聖濟
利祿寫道：「我們稱它為公教會，不
是因為它散佈在世界各地，從地極到



地極，而是因為它以一種普遍的方
法，完整無缺地教導人所應該知道的
教義，包括可見的和不可見的，在天
的和在地的。同樣，由於它吸引所有
類別的人，不論是管治的或被管治
的，有學識的或無知的，都真誠地崇
拜。最後，因為它治癒一切罪過，不
論是靈魂或肉身的罪過，並使之健
康，還擁有——不管怎樣稱呼——一
切言行上的美德，以及一切屬靈恩賜
的美德。」教會的至公性不在於非公
教徒是否宣稱它或承認它，也不在於
製造公眾輿論的人，就非靈性的事
上，是否採納——偶然利用——教會
當局某些人士的意見，如果這些教會
人士的意見與他們的意見相似。任何
人性的意識形態所維護的真理，會經
常在教會恆久的教導中找到共鳴或基
礎。在某種意義上，這是教會訓導當
局所保管的天主啟示的標記。但是，
基督的淨配是至公的，即使有大多數
人故意忽視，甚至加以虐待迫害，不
幸地發生在那麼多的地方。



教會不是政黨，也不是社會意識形
態，也不是促進和諧或物質進步的國
際組織，即使我們承認這些或其他活
動的崇高。今天，教會總是再三代表
有需要的人、受苦的人，和所有以任
何方式承擔唯一真正的邪惡——罪惡
的後果的人，而承受巨大的工程。對
眾人來說，即對那些被剝削的人來
說，也對那些聲稱享受大地產物成果
的人來說，教會確定是唯一的、基本
的、最終的真理：我們的命運是永恆
的和超性的，只有在耶穌基督內我們
才得到永遠的救恩，唯有在祂內，我
們才可在這生命裡達致真正的平安與
福樂。現在，請與我一起祈求我們的
主天主，願我們公教徒永不會忘記這
些真理，願我們承諾予以實踐。公教
會不需要人的認可，因為這是天主的
工作。藉著我們產生聖德的果實，將
顯示出自己是公教徒，因為聖德不被
任何邊界所限制，也不是任何個別團
體的財產。如果我們祈禱，如果我們
努力時時刻刻朝向天主，如果我們總
是盡力在一切事上持守公義，如果我



們敬愛和維護別人的自由，我們將顯
示出自己是公教徒。我們應從公義這
名詞最廣的意義上理解，因為在現今
這個時代，人們在引用這詞語時，經
常附帶著物質主義錯誤的解釋。我也
提醒你們，教會至公性的另一個標
記，就是忠信地保存和施行耶穌基督
所建立的聖事，絕不基於人性的扭曲
或邪惡的企圖，而從心理學或社會學
去加以解釋。因為「這不是由某人去
決定另一個人會怎樣運用那屬於後者
的力量和權威。他所能決定的一切，
只是屬於他權力之下的東西。因此，
由於人類的聖化屬於天主的權下；天
主聖化一切，人不能按照自己的判斷
來選擇聖化自己的方法。相反地，這
應由神聖的機構來決定。」如果按照
理解和明瞭的自然法則，認為普世性
不過是「標記」、象徵而已，那麼，
企圖從聖事的必要成份中剔除普世
性，此舉可說是正當的。但是，「新
法律的聖事既是起因，也是標記。因
此，正如慣常的經文所指出，聖事實
現它們所象徵表達的東西。由此，在



它們內，顯然聖事的基本特質得以完
美地實現，因為它們是為了神聖的事
物，不僅是它的標記，也是它的產生
因。」

公教會是羅馬的公教會。我細細品嘗
「羅馬的」這個字！我感到完全是羅
馬的，因為羅馬表示普世的、至公
的。因為它帶領我溫柔地愛教宗；正
如我一向視為摯友的西恩納的聖加大
利肋所喜歡重申的：「他是世上甘飴
的基督」。保祿六世在梵蒂岡第二次
大公會議閉幕階段裡強調，「從這個
羅馬公教的中心，在理論上，沒有人
是接觸不到的；可以而且應該接觸到
眾人。對公教會來說，沒有人是陌生
人，沒有人被排斥，沒有人把自己視
為遙不可及的。」我竭力尊敬伯多祿
和保祿的羅馬，浸淫在殉道者的血
裡，從這個中心，有如此眾多的人出
發往遍世界，宣佈基督救世的話語。
成為羅馬的公教會，並不展現任何地
方主義，反而是真實的大公主義。她
必擁有擴闊心靈的渴望，懷著基督的



救贖熱誠而向眾人敞開；基督尋找眾
人，接納眾人，因為祂先愛了眾人。
聖安博所寫的幾句話，可譜成一首喜
樂的歌曲：「哪裡有伯多祿，哪裡就
有教會；哪裡有教會，哪裡就沒有死
亡，而是永恆的生命統治。」因為那
裡有伯多祿和教會，就有基督；而祂
是救恩，是唯一的道路。

教會是從宗徒傳下來的

我們的主在少數宗徒的軟弱但忠信之
上，建立了教會，而祂向宗徒恩許聖
神會不斷助佑。讓我們再一次閱讀以
下一段著名和歷久常新的經文：「天
上地下的一切權柄都交給了我，所以
你們要去使萬民成為門徒，因父及子
及聖神之名給他們授洗，教訓他們遵
守我所份咐你們的一切。看，我同你
們天天在一起，直到今世的終結。」
（瑪28:18–20）福音的宣講並非透過
少數熱誠者的首創精神而在巴肋斯坦
出現。宗徒們可以做什麼？在那個時
代，他們是微不足道的。從人性的觀



點看，他們既不富有，又沒有學識，
又不是英雄。耶穌把一項龐大的、神
聖的任務，放在一少撮人的肩上：
「不是你們揀選了我，而是我揀選了
你們，並派你們去結果實，去結常存
的果實；如此，你們因我的名無論向
他求什麼，他必賜給你們。」（若
15:16）在兩千年的歷史中，宗徒繼
承一直保存在教會內。特倫多大公會
議宣佈：「那繼承宗徒位的主教們，
一如宗徒（保祿）所說的，他們是由
聖神所立的全群中的監督，來管理天
主的教會（宗20:18）。」在宗徒們
當中，基督親自讓西滿成為受到特別
注意的對象。「你是伯多祿（磐
石），在這磐石上，我要建立我的教
會。」（瑪16:18）「我已為你祈求
了，為叫你的信德不致喪失，待你回
頭以後，要堅固你的弟兄。」（路
22:32）伯多祿遷往羅馬，並在那裡
建立代表基督的首席權。因此，宗徒
繼承在羅馬是最顯而易見的，羅馬也
因而用來表示宗座。梵蒂岡第一次大
公會議引用前一次大公會議，即翡冷



翠大公會議的定斷宣稱，「所有信徒
必須相信，聖宗座以及羅馬教宗，對
全球（教會），握有首席權，那羅馬
教宗，是基督的真代表，全教會的首
領，一切基督徒的父親兼導師；而
且，我們的主耶穌基督，曾在伯多祿
身上，把牧養，治理及統管全教會的
圓滿權柄，交給了羅馬教宗本人。」

羅馬宗座的至高權力，以及他的不能
錯誤權，即他談及的「宗座權威」，
並不是人性的發明。它們是建基在基
督明確的基本意願上。那麼，要以主
教團的管治來對抗教宗的管治，或把
宗座訓導權威的有效性貶抑至信友的
贊許，都是愚蠢的！沒有事情比權力
的平衡更為無關痛癢；人類的思想模
式對我們並沒有幫助，無論它們如何
吸引人或實用。在教會裡，沒有人因
為他是人而享有絕對的權力。在教會
內，除基督外，沒有領袖。基督建立
祂的代表——羅馬宗座——作為在世
旅途的淨配。從法律上，教會是從宗
徒傳下來的。「真的基督教會，被稱



為公教會，同時該閃耀著唯一、至聖
而從宗徒傳下的教會光輝。故此，公
教會，在全地球，在萬民面前，該是
明顯的，完全的一個教會，即大家共
有一個原則、一個根、一個不能涸竭
的源流，那就是宗徒之長，真福伯多
祿，以及他的羅馬宗座的承繼人，教
宗的最高權威，也就是所謂的首席地
位。而且，除了那建立在一個伯多祿
身上，因著一個信德、一個愛德而合
成一個身體，一個結構的教會之外，
沒有其他的公教會。」我們藉著完美
的忠信而表示我們與教宗的連繫，即
與伯多祿的連繫，有助於使眾人更明
顯地看到宗徒的延續。我們對教宗的
愛必須是一份愉悅的愛慕，因為我們
在他身上看到基督。如果我們在祈禱
中與上主交談，我們將帶著清晰的目
光向前邁進，令我們洞悉聖神的行
動，甚至在面對我們不明白，令人嘆
息或哀傷的事件中。

公教徒的宗徒使命



當我們藉著洗禮而進入教會的懷抱
裡，教會便聖化我們。我們的自然生
命剛出生時，已經可以在聖化恩寵內
得到庇護。「一個人的信德，或更甚
者，即整個教會的信德，是透過聖神
的行動而為孩子帶來裨益，因為聖神
的行動賦予教會的合一，並通傳彼此
的美善。」這個由聖神孕育的教會具
有超性的母親職，的確是奇妙的。
「洗禮所帶來靈性上的重生，在某程
度上相似肉身的重生。正如孩子在母
親的胎裡，並不餵養自己，而是從母
親的養料得到營養。因此，年幼的一
群尚無法利用理智，像在慈母教會的
胎裡的孩子一樣，透過教會的行動，
而不是靠自己而獲得救恩。」教會的
司祭權，直接從基督發出的，是最突
出的。「基督是所有司祭職的泉源，
因為舊約法律的司祭職是它的預像。
但是，新約法律的司祭職則在基督的
位格裡行動，正如格林多人後書
（2:10）所載：我所寬恕的——如果
我曾寬恕過什麼——是為你們的緣
故，當著基督的面而寬恕的。」天主



與人之間的救世中介，是透過聖秩聖
事保存在教會內。聖秩聖事透過聖事
性神印與其帶來之恩寵，賦予人權
力，並代表眾人的靈魂，作為耶穌基
督的施行人而行動。「某人能完成一
個另一人不能完成的行動，並非源於
善或惡的差異，而是由於一種既得的
權力，即某人擁有，而另一人沒擁有
的權力。因此，由於平信徒沒有領受
祝聖的權力，他就不能祝聖，無論他
個人的善表如何。」

在教會內，職務是多元化的，但只有
一個目標：聖化眾人。而且，所有基
督徒透過聖洗和堅振所賦予的神印，
以某種方法參與這項任務。我們眾人
都必須感到對教會的使命，即對基督
的使命負責。誰沒有拯救靈魂的熱
忱，誰不竭力使人認識和愛慕基督的
名字和教理，就不會明白教會的宗徒
性。一個被動的基督徒未能了解基督
對我們眾人有什麼要求。只是「獨斷
獨行」，不關心別人得救的基督徒，
就不是以耶穌聖心的愛去愛人。使徒



職並非一個只保留給聖統制，即司鐸
和修會會士的使命。上主召叫我們眾
人以言以行，成為恩寵泉源的工具，
湧現永恆的生命。每當我們閱讀宗徒
大事錄時，都深受基督門徒的大無畏
精神，他們對傳教使命的信心，以及
自願犧牲的喜樂所感動。他們並不在
意有許多群眾。即使許多群眾跟隨，
他們仍注意到每個靈魂，一個一個地
注意：斐理伯對厄提約丕雅人（參閱
宗8:26–40）；伯多祿對百夫長（參
閱宗10:1–48）；保祿對色爾爵保祿
（參閱宗13:6–12）。他們向主人學
習。還記得工人在街市上等待工作的
比喻嗎？當葡萄園的主人在午後出來
時，發現還有工人閒站在那裡。「為
什麼你們站在這整天閒著？他們對他
說：因為沒有人僱我們。」（瑪20:6–
7）這事不應在基督徒的生命裡發
生。沒有人應在自己四周找到一個人
會向他肯定，他之所以未曾聽過基
督，是因為沒有人不厭其煩地告訴
他。人常常以為，沒有事可以阻擋他
們把天主排除在他們的生活之外。其



實，他們正是欺騙自己。雖然他們也
許不知道，自己好像貝特匝達水池旁
的癱子那樣躺著——不能走到那拯救
他的水旁，走到將喜樂放置在靈魂裡
的教理那裡。基督徒要對這樣的抱怨
負責。跛足和患病的靈魂常重複說：
「沒有人扶我」（若5:7），甚至沒有
人幫助我。每個基督徒都應成為宗
徒，因為，儘管天主不需要任何人，
仍然需要我們。祂指望我們奉獻自己
去傳揚祂救世的信理。

我們默觀唯一的、至聖的、至公的、
從宗徒傳下來的教會的奧蹟。這是不
是時候讓我們反問自己：我有沒有分
享基督拯救人靈的熱誠？我有沒有為
教會祈禱？我既是教會的一部份，就
在教會履行一項特殊的使命，而沒有
人能替代我的。在教會內已是很好的
了，但仍不夠。我們必須「是」教
會，因為我們的慈母教會總不能是個
陌生人，屬於外在的，與我們內心思
想毫無關係。讓我們為教會的標誌作
總結。在上主的助佑下，這些標誌將



銘刻在我們的靈魂上，而我們將被這
清晰的、明確的，和神聖的準則所肯
定，好能更愛這位神聖的母親，因為
她把我們帶往恩寵的生命，並且日復
一日地，以無窮無盡的關愛來滋養我
們。如果你們偶然聽到謾罵教會的話
語或叫囂，那麼，向那些沒有愛的唆
使者，顯示出人道和愛德，讓他們知
道不能這樣虐待一位母親。現在，他
們安然無恙地攻擊教會，因為教會的
國是屬於她主人和建立人的國度，不
是屬於這個世界的。「只要麥子在禾
草中間呻吟，只要麥穗在雜草中間嘆
息，只要仁慈的船隻在憤怒的船隻中
間哀鳴，只要白合在荊棘中間飲泣，
就會有敵人在說：她何時會死亡，她
的名字何時會滅亡？他們想：有一
天，教會將消失，再沒有基督徒
了……但是，當他們這樣說時，他們
必要死亡，但教會依然存在。」無論
發生什麼事，基督總不會離棄祂的淨
配。勝利教會已經與祂同在一起，坐
在天父的右邊。在那裡的基督徒弟
兄，召喚我們加入他們的行列，他們



為這個事實而光榮天主，然而我們從
這事實裡，可看到信德的清晰影子：
唯一的、至聖的、至公的、從宗徒傳
下來的教會。

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/
Zhong-Yu-Jiao-Hui/ (2026年1月20日)

https://opusdei.org/zht/article/Zhong-Yu-Jiao-Hui/
https://opusdei.org/zht/article/Zhong-Yu-Jiao-Hui/

	忠於教會

