
opusdei.org

戰鬥、親近、使命
（9）：耶穌的衣襟與
影子：教會，我們聖
德的家園

當基督透過祂的教會向我們伸
手，讓我們觸摸祂的衣襟時，
從祂身上釋出的力量正是祂自
身的聖德。祂改變我們，為使
我們能體會祂心腸的「廣、
寬、高、深」。這是「戰鬥、
親近、使命」系列的第九篇。



2025年12月15日

在葛法翁的一個平常日子，一位婦人
因觸摸耶穌的衣裳而奇跡般的痊癒
（參谷5:25-34）。我們對這位婦人
知之甚少，對那些懷著同樣渴望來到
上主前面的人群瞭解更少——他們都
盼著觸摸祂的衣邊，治癒疾病（參瑪
14:36）。然而，在耶穌眼中，他們
每個人都是重要而獨特的。正如對我
們一樣，天主全部的愛正等待著他
們。[1]

我們的主繼續行走在我們中間，允許
自己被接近、被觸摸、被叩問。祂並
非以謹慎的「安全距離」介入我們的
生活，而是帶著充滿自信的即時性。
宗徒大事錄向我們展示這種接觸如何
成為可能：藉著復活與升天，耶穌以
一種肉眼難以察覺、實則更為貼近的
方式臨在。祂的衣襟如今在伯多祿的
影子裡觸手可及：「以致有人把病人



抬到街上，放在床上或褥子上，好叫
伯多祿走過的時候，至少他的影子能
遮在一些人身上。」（宗5:14-15）
這就是祂的方式：主的衣襟如今繼續
存在宗徒的影子裡，轉化為至高者覆
蓋、聖化並治癒的大能。上主的衣襟
與宗徒的影子，這正是「教會的神性
－人性現實」，[2]是天主持續伸手觸
摸我們的途徑，是我們體驗神聖情愛
的場所，是我們聖德的家園。

觸摸上主的衣襟

如同那些奇跡的直接見證者，我們或
許會驚訝於基督渴望連接我們心靈的
管道竟如此樸素。我們可能期待更非
凡的事物，期待更能震撼我們感官的
體驗。然而，這正是祂的行動方式：
天主願意藉著讓我們單純觸摸祂的衣
襟、被祂的影子觸及，而將恩寵傳遞
給我們。

要真正與主相連，我們必須願意穿越
昏暗與不確定的時期，其間我們或許
會遇到更多的陰影而非光明。但正如



大教堂的彩繪玻璃窗，正是通過這些
媒介，光才能觸碰到我們，有時呈現
出非凡的色彩。儘管伯多祿的影子看
似只是影子，事實上，那正是我們遇
見生活且行動的耶穌之處。

耶穌的衣襟與伯多祿的影子正是教會
本身——她散發力量與光芒。教會
「好像一個聖事，就是說教會是與天
主親密結合，以及全人類彼此團結的
記號和工具。」[3]因此，我們的成聖
之路在於渴望在教會內與耶穌基督緊
密結合，因為我們的力量在於祂，在
於祂那「聖事化」的位格。聖良一世
常說：「我們救主身上可見的一切，
已融入祂的奧跡中。」[4]同樣，聖施
禮華視聖事為「祂沿途留下的足跡，
指引我們追隨前行，抵達天堂。」[5]
那麼，挑戰在於去發現隱藏於那些言
語與姿態、那些面容與元素——那影
子——簡樸的表面之下的力量與豐
饒；我們的主今日正願藉此前來與我
們相會。



我主的生命向我們揭示一件事，就是
祂進入我們存在的途徑，是透過個人
化的相遇。耶穌觸摸痲瘋病人、凝視
祂所召喚的人、為孩童覆手、主動探
訪匝凱的家。這些不僅僅是往昔的片
段，因為耶穌從未改變祂最初的渴
望：祂願意繼續親自與我們每個人相
遇。唯有透過這些美好的相遇，祂才
能轉變我們，吸引我們歸向祂。

謙卑的聖事

「我們聽見過，我們親眼看見過，瞻
仰過，親手摸過……我們傳報給你
們。」（參若一1:3）宗徒若望這些自
述性的話語，深刻描繪了初期基督徒
內心的感受。我們信仰中的首批兄弟
姐妹，並非僅僅想傳遞關於耶穌基督
的反思或感人的故事，也不是一份指
導我們自行與天主建立關係的指南。
他們傳給我們的，是他們親眼所見、
親耳聽聞、親手觸摸的；因為他們深
知正是如此（而非其他的法子），是



上主將我們轉化為另一個基督的方
式。

歸根結柢，這是關乎透過聖奧思定所
稱的「謙卑的聖事」[6]來遇見耶穌。
正如上主用泥巴這般簡單的東西使盲
者復明，我們也需在祂教會的懷抱
中，敞開自己願被治癒。我們熱愛透
過告解、感恩聖事、普通與公務司祭
職，以及每一件聖事性的恩賜，正是
因為我們熱愛基督神聖而謙卑的人
性。當我們以信德和望德領受這些恩
賜時，我們便日益與耶穌的情感和心
思契合（參斐2:5）。我們所領受的姿
勢、標記與言語，在我們內能成就聖
德的奇跡。

然而，如同敘利亞人納阿曼曾將約旦
河的細流與故鄉的大河相比（參列下
5:10-12），我們也可能渴望比聖事
之水更豐沛，或特殊的泉源來滋養我
們的聖德。有時我們或許覺得聖事在
我們內，幾乎未帶來任何的改變，這
旅程過於緩慢或流於常規。更或許



呢？我們會產生一種渴望，追求超越
這些時刻、更深邃的靈性經驗。此
時，或許正是重新發現它們簡樸外表
之下、持久邀請的好時機——這份邀
請，曾長久縈繞在祂心愛門徒的記憶
中，在他與主共處許多時辰之後：即
居住在主內。[7]

靠近祂的衣襟，並保持在教會及其聖
事影子的庇護下，意味著去重新發現
頻繁親近它們的價值。這種堅持將在
我們內工作，並非透過我們能輕易感
知的效果的累積，而是透過心靈的漸
進轉變。如此，我們將充滿信心：新
酒必將到來。只要我們保持與唯一的
葡萄樹相連，並從導師那裡領受唯一
永恆生命的話語，它就必會到來。因
此，藉著祂的聖事居住在主內，是將
自己交托於祂手中的美好方式。我們
知道，透過留在祂內，我們允許祂以
自己的方式和節奏在我們內繼續祂的
工程。於是，「我們內心生活的戲碼
正是如此：基督剛經過，但祂卻隱藏
自己。」[8]



如果在聖事中，我們能再次觸摸祂人
性的衣襟，那麼讓自己被宗徒的影子
觸及，也意味著留心傾聽教會向我們
發出的呼聲。從她那裡，我們領受成
聖所需的話語。透過以信德與愛德接
納、並讓它們行動，我們便成為我們
所聆聽的。

我們可以花片刻的時間，反思修和聖
事中所宣告的話。那些經常辦告解的
人，有時可能覺得自己在重複，而得
到的指引大體上也保持不變。這可能
導致氣餒，並對此聖事的效力失去信
心。此時，或許正是記起每次赦罪
時，賜予我們的話語的恰當時刻：天
主賜予我們「寬恕與平安」。[9]我主
透過祂的教會向我們保證，我們作為
被寬恕者的身份，並邀請我們擁抱平
安的生活，因為我們的心已分享祂的
平安。

在彌撒中，我們也聽到許多恩寵的表
述，始於天主的聖言，它必須在我們
內開闢道路。「我們以耳聆聽，讓它



進入心中；它不應只停留在耳中，必
須進入內心；再從心傳遞到手，到善
行。這就是天主聖言的旅程：從耳到
心，再到手。」[10]在祝聖時，我們
領受的話語也賜予我們特殊的恩惠，
當基督親自告訴我們，祂為我們奉獻
自己，並願實質性地居住在我們的生
命中。而祂所說的，祂確實實踐：祂
在聖體共融中，允許自己被觸摸、被
領受。

一種轉化的力量

從耶穌的衣襟和伯多祿的影子裡，湧
現出一種能治癒身體、更能轉化心靈
的力量。當基督在教會中向我們伸
手，讓我們觸摸祂的衣襟時，從中流
出的力量，正是祂自身的聖德。祂如
此改變我們，為使祂活在我們內，讓
我們體會祂心腸的「廣、寬、高、
深」。（弗3:18）

這種心靈的擴展，使我們得以親身體
驗聖保祿的感悟：「對一切人，我就
成為一切，為的是總要救些人。」



（格前9:22）當教會真正成為我們的
家園時，我們意識到自己由衷的渴
望，所有人都能在生命中體驗天主的
愛。「天主召叫我們……為使眾多不
認識耶穌基督的人認識祂，並在愛中
賜予我們一種使徒性的工作方式，這
方式推動我們去理解、去寬恕、以細
膩的愛德對待所有靈魂。」[11]

我主心靈的轉化力量在我們內心獲得
接納的美好徵兆是：某些對他人的內
在距離或隔閡——那些先前看似難以
跨越的障礙——開始逐漸消散。引發
這些態度的人性理由不再具有最終決
定權，天主愛的大能平靜地掌控了我
們。上主擴張我們的心，使它能向所
有人、向所有方向在兄弟的友愛中敞
開。我們感到能與眾人共融，以致他
人的一切都與我們息息相關。

耶穌正是以這種精神培育首批的門
徒。在揀選十二人時，祂並非要創造
一群同質的人，恰恰相反。從人性角
度來看，他們之間本有各種不和的理



由。邀請這些家庭背景、政治傾向與
社會階層如此不同的人，日復一日的
共同生活，幾乎像是一種挑戰。然
而，正是在這時刻，教會一次又一次
地重生——當人們因對主與福音的熱
愛，不再讓分裂的世俗因素主宰一
切。當我們允許教會在我們內，讓共
融的渴望勝過易於分裂的傾向時，天
主的愛就在我們的行為中得勝。

因此，教會在我們靈魂中喚醒的聖
德，也表現為對所有天主子民之間修
和、寬恕與深度共融的強烈渴望。諸
聖相通功不再局限於一個理念、一種
我們知道是真的，卻似乎遙不可及的
事物。我們親身體驗到我們父親所寫
的：「每個人都會感受到——不論在
內心戰鬥的熾熱中，還是在專業工作
的繁忙裡——不孤獨的喜樂與力
量。」[12]這種在教會內與所有人的
共融，由此成為一份熱切的召叫，我
們願以源自基督聖心的嶄新態度回
應：「願你們彼此理解，互相寬恕，
相親相愛，並常記住你們在天主手



中，被祂的良善環繞。永不感到孤
獨；常記得有人陪伴，你們將保持堅
定：腳踏實地，心懷高遠，隨時準備
追求正義。」[13]

賦予希望

伴隨著這種新的愛的能力，來自上主
及其教會的力量，推動我們以新的視
角看待現實：望德。教宗方濟各願意
我們以這一關鍵來慶祝已經來臨的救
贖禧年。[14]耶穌繼續行走在歷史與
人類中間。祂的衣襟比我們肉眼所見
的更為寬廣。我們確信上主仍在行
動、觸摸，並允許自己在世界紛亂疾
馳中被人觸及——儘管這世界在許多
方面看似迷失方向。在不忽視歷史戲
劇性（及其所有痛苦與悲劇）的同
時，教會在我們內播種的聖德幫助我
們，在面對一個看似後基督教的世界
時，不陷於氣餒或懷舊——彷彿某些
影響力的擴張或收縮，是唯一值得慶
賀的勝利，或哀嘆的失敗。



「一旦我們找到了耶穌，我們便唯有
用信心與希望看待歷史。因此，我們
不退縮於自我，也不哀悼看似輝煌的
過去；相反，我們恒常展望未來，那
未來不僅由我們自身的努力塑造而
成，更首要的是由天主持續的眷顧所
塑造。」[15]從教會的懷抱裡誕生的
聖德提醒我們：上主正在使萬物煥然
一新。（默21:5）在有人只看到衰落
之處，我們總能看到轉化的種子。在
酒盡之婚宴上，我們辨識出新酒到來
所需的條件，那唯有基督才能帶來的
新酒。

「教會——乃至整個社會——面臨的
最重要挑戰，是給予每個人希望，尤
其是青年、家庭，以及物質或精神上
最需要的人。」[16]而教會願在我們
心中激發的希望，是確信我主從未停
止過援助世人；並且，歷史上真正確
定的，是我們救贖的現實，儘管有莠
子的存在，這現實仍持續臨在並生長
（參瑪13:24-52）。



聖施禮華曾寫信給主業團的信友們，
教導他們應習慣於：「首先，且始終
注視著神聖的教會。」[17]這句話實
際上適用於所有基督徒。在教會內，
信友看到基督親自生活在我們中間。
那曾行走於人群、如今親近我們、觸
摸並聖化我們的同一基督。信德的眼
光在教會內認出基督無可誤認的衣襟
——祂無比地親近我們，賜予我們生
命，並通傳祂無限的愛。伴隨這目光
的，是一種深厚的信賴與情感，使祂
的一切在我們內總能找到「一種滿懷
希望、子女般的交托態度。」[18]正
如聖施禮華所言，我們將以這種態度
領受「從耶穌基督淨配那裡傳來的一
切訊息，」[19]因為我們毫不懷疑：
從她而來的唯有美善，且這一切都指
向最重要的善，即我們的聖德。

[1]「我每日多次自問：當天主的一切
美善、一切無限奇妙，傾注於我這可
憐瓦器——我們眾人這瓦器時，將是
何等的光景？」（聖施禮華，家庭聚
會筆記，1960年10月22日）



[2]范康仁蒙席，訊息，2023年10月
21日

[3]梵蒂岡第二屆大公會議《教會憲
章》1

[4]聖良一世《講道集74》2；引自
《天主教教理》1115

[5]參閱聖施禮華，阿根廷布宜諾斯艾
利斯聚會，1974年6月15日

[6]聖奧思定《懺悔錄》卷8，第2章第
4節

[7]在《若望福音》中，此動詞（「住
在」）屢次出現於耶穌口中；參若
6:56；8:31；15:4-10。在其首封書信
中，宗徒亦呼應此強調：參若一2:6，
24，27；3:6，24

[8]《天主之友》152

[9]參《懺悔聖事禮儀》



[10]教宗方濟各，公開接見，2018年
1月31日

[11]聖施禮華《書信4》1

[12]《道路》545

[13]《主的聊天室》79

[14]參教宗方濟各《望德不使人蒙
羞》2025年普通禧年詔書

[15]教宗方濟各，公開接見，2017年
10月11日

[16]范康仁蒙席《教會的活力取決於
對福音的完全開放》訪談，2017年7
月3日

[17]聖施禮華《書信18》27

[18]范康仁蒙席，訊息，2023年9月
13日

[19]聖施禮華《書信8》54



尼古拉斯·馬斯曼（Nicolás
Massmann）

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/

Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-9-Ye-Su-
De-Yi-Jin-Yu-Ying-Zi-Jiao-Hui-Wo-Men-

Sheng-De-De-Jia-Yuan/ (2026年1月27
日)

https://opusdei.org/zht/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-9-Ye-Su-De-Yi-Jin-Yu-Ying-Zi-Jiao-Hui-Wo-Men-Sheng-De-De-Jia-Yuan/
https://opusdei.org/zht/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-9-Ye-Su-De-Yi-Jin-Yu-Ying-Zi-Jiao-Hui-Wo-Men-Sheng-De-De-Jia-Yuan/
https://opusdei.org/zht/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-9-Ye-Su-De-Yi-Jin-Yu-Ying-Zi-Jiao-Hui-Wo-Men-Sheng-De-De-Jia-Yuan/
https://opusdei.org/zht/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-9-Ye-Su-De-Yi-Jin-Yu-Ying-Zi-Jiao-Hui-Wo-Men-Sheng-De-De-Jia-Yuan/

	戰鬥、親近、使命（9）：耶穌的衣襟與影子：教會，我們聖德的家園

