
opusdei.org

戰鬥、親近、使命
（5）：「你如果不祝
福我，我不讓你
走」：默觀祈禱的奮
鬥

踏上默觀的道路必定深深體認
到我們需要天主，甚至需要與
祂「搏鬥」……並一再地向祂
訴求：「你如果不祝福我，我
不讓你走。」

2025年11月5日



在某一個聖誕夜晚，當聖若翰維雅納
神父在舉行彌撒聖祭時，他雙手捧著
聖體的那一瞬間，顯然地他深受感
動，一下子微笑、一下子哭泣，因而
佔用了不少的時間，甚至他的眼睛始
終盯視著耶穌。「他似乎在跟祂對
話；他開始流淚，接著又轉為微
笑。」一直專注觀察聖維雅納的達修
修士在彌撒慶典結束後，便詢問他剛
才發生了什麼事？亞爾斯本堂神父簡
單地回答：「一個奇特的念頭出現在
我的腦海裡。我對上主說：『倘若我
知此後將永無緣再見祢，此刻祢就在
我掌中，我絕不放手。』」[1]

「我找着了我心愛的；我拉住他不
放。」雅歌中的新娘如此說。（雅
3:4）這些話呼應了雅各伯向那位整夜
與他搏鬥的陌生人所發出的懇求，當
時他正準備與他的兄弟厄撒烏相會。
「雅各伯獨自一人留在後面。有一人
前來與他搏鬥一直到曙光破曉。那人
見自己不能制勝，就在他的大腿窩上
打了一下；雅各伯正在與他搏鬥之



際，大腿窩脫了節。人說：『讓我走
罷！天已破曉。』雅各伯說：『你如
果不祝福我，我不讓你走。』那人問
他說：『你叫什麼名字？』他答說：
『雅各伯。』那人說：『你的名字以
後不再叫雅各伯，應叫以色列，因為
你與神與人搏鬥，佔了優勢。』雅各
伯問說：『請你告訴我你的名字。』
人答說：『為什麼你要問我的名
字？』遂在那裡祝福了他。雅各伯給
那地方起名叫『培尼耳』，意謂『我
面對面見了神，我的生命仍得保
全。』雅各伯行經培尼耳時，太陽已
升起照在身上，由於大腿脫了節，他
一走一瘸。」（創32:25-31）

耶穌，對我說些什麼，對我說些什麼
吧！

每當我們聚集祈禱的時刻，特別是在
默觀祈禱時，我們進入某種戰鬥的狀
態：「幾乎是近於肉搏的接觸，這象
徵的並非是敵對的天主，而是始終保
持神秘、看似遙不可及的祝福之主。



因此聖經作者採用搏鬥的象徵，這暗
示著精神力量、堅持不懈與頑強毅
力，以獲取所渴求之物。」[2] 默觀祈
禱是「以耶穌為焦點的信德的凝
視」；[3] 這是一種尋求祂、不中斷尋
求的凝視，不讓祂離開，除非祂祝福
了我們，並以「祂注視的光輝照亮我
們心目。」[4]

我們在祂的凝視中尋求什麼？不外是
祂的面容輪廓、祂的心緒情感、祂的
內心寧靜，或是祂心中的熊熊烈火。
倘若在那些寧靜的時刻，我們期盼的
相遇未能如願，我們仍願堅持等待，
直至那刻的降臨。「做心禱不只因為
有時間，而是要騰出時間，與主會
晤。抱著堅定的決心絕不放棄。」[5]
默觀是「一分禮物，一分恩寵；只能
以謙遜和卑微之心來接受。」[6] 這就
是為什麼天主需要我們的堅忍：祂需
要我們說：「祢為我而在此，我為祢
而在此。我絕不離開祢。」或者，就
像聖施禮華在祈禱中常反覆誦念的：



「耶穌，對我說些什麼，對我說些什
麼吧！」[7]

個人化

與雅各伯角力的神秘人物並非受邀而
來，而是主動現身。今天天主仍是這
樣行事：祂主動前來與我們相遇。
「天主渴望我們渴慕祂。」[8] 令人驚
訝的是，這種渴望「源自天主對我們
的深切渴望」；[9] 這份愛偉大而神
秘，正如促使祂創造我們每個人的那
份愛。我們只需站在祂面前。相遇之
處不僅是情感的領域，亦非想像或理
性的疆界，而是心靈的深處。「心是
作決定的地方，在我們心靈欲望的最
深處。」[10] 祂要求我們駐足於祂的
臨在之中，常存於祂的愛內（參閱若
15:9）。在默觀祈禱中，我們並非在
作單純的心理練習，亦非僅為清空思
緒而專注。我們的默觀全非徒勞掙
扎：它根植於基督信仰的框架中，是
「人與天主之間個人化、親密而深刻
的對話。」[11]



當我們坐下祈禱時，不會是抱著與不
速之客爭鬥，與其試圖驅趕他們，不
如就置之不理。在祈禱與基督獨處
時，都能意識到祂正全神貫注於我，
邀請我全然委身於祂。與這位「對
手」相處時沒有空虛的時刻；祂從未
停止注視我們，哪怕一瞬間也不曾。
反觀我們，卻很容易分心甚至轉身離
去，留祂獨自在原地 — 但如此便會
失去祂的祝福。

雅各伯雙眼緊盯著與他角力的那一
位。他必須保持警醒，不轉移視線，
不偏離心靈的方向。瞥一眼手機螢
幕？不行；那會讓我們失去內在的
「連結」。轉向那些預見的干擾 —
諸如繁雜事務的安排，或對周遭事件
的好奇心？不行。我們也不該沉溺於
自我衡量或追求完美的念頭，這些思
緒會悄然將注意力引回自身。我們整
個人生都應以「某一位」的存在為中
心，「首先是以耶穌基督的位格為核
心，祂是我們想要認識、相處和深愛
的。」[12] 這呼召是徹底的，且日益



包羅萬象。天主祝福那些追求默觀恩
寵的人，這默觀是永生恩寵的預嚐，
我們此刻便已開始品味這恩寵。「我
們的祈禱，開始時如此孩子氣和天
真，現在漸漸變成寬闊、流暢的清
溪，因它跟隨主的友誼之路，而主
說：『我是道路。』」[13]

「心禱尋求『我心所愛的那一位。』
（歌1:7）就是尋求耶穌。」[14] 像我
這樣的人，能與我同輩相交，因祂稱
我為朋友（參若15:15）。若不具個
人化特質，默觀祈禱便稱不上為真正
的默觀。「我們要走正確的路去親近
天主，那道路就是基督神聖的人
性。」[15] 耶穌是那座橋樑，透過肉
身引領我們走向天主。我們的「角
力」意味著目光、微笑，以及 — 最
重要的是 — 心靈的相遇。這意味著
擁抱耶穌心靈的感受，學習「『對主
的內在認識』為更愛祂，更跟隨
祂。」[16] 今日祂如何注視著我？我
們是否心意相通？我是否察覺並分享
祂的喜樂與悲傷？



在黑暗和考驗中

這場搏鬥發生在夜間：我們的面對面
相遇是直接無中介的。我們的尋覓發
生在黑暗中，「在純正的信德中，使
我們由祂而重生，並在祂內生活。」
[17] 既非情感 — 來時欣然接納，去
時不留戀 — 亦非純粹的理性，而是
我們奮鬥的根基，因為我們並非在練
習心智體操。的確在我們內心燃起
的，是對一位渴望與我們相遇的活生
生人物的信仰。在信仰中，我們既無
感官的直接性，亦無三段論的清晰
性；我們在晨曦中行走，直至眼睛能
看清楚一切時。但信仰的黑暗使我們
看得更遠。白晝時分，我們的視線僅
能穿透數十公里，止步於大氣層的蔚
藍；然而夜幕低垂時，我們卻能望見
數百萬光年外的星辰。信仰為我們揭
示嶄新的世界。

默觀的掙扎也包含面對沮喪、乾枯、
信仰倦怠，甚至因擁有太多財物（參
閱谷10:22）而無法全然獻身於上主



的危疑不前；或是內心對天主邏輯的
反抗 — 那邏輯有時與自己的截然不
同；或是懷疑這份信仰與己無關，自
己缺乏那份敏感……「我是否陷入幻
想？這條路通往何方？這方法是否過
於神秘？」雅各伯本可停止搏鬥。角
力時他肯定心生疑慮，卻仍堅持前
行。我們需懷抱決心、以及與孩童般
的純真意念勇往直前，並深知自己正
行走於愛的道路 — 這意味著信賴與
降服。

默想祈禱著眼於途徑，而默觀則聚焦
於終點。我們與渴望相伴的「那一
位」同在。不再思量德性、目標或掙
扎：這些皆在默想中得以解決。在默
觀中，時光的虛空被天主純粹的臨在
所充盈。我們點燃了渴慕、思念與天
國的預嚐。我們對天國的渴望程度，
將決定我們心中天國的份量：對天主
的渴求，「我們渴望明白祂的眼淚、
看見祂的微笑、祂的面容……」[18]
當踏上默觀之路，我們便懷著這份寧
靜的渴慕之情行走人生：「我們開始



如俘虜般生活，如囚徒般存在。儘管
我們竭力（帶著所有過失與局限）履
行處境與職責所賦予的任務，靈魂卻
渴望逃離。彷彿鐵被磁石吸引般，只
朝向上主奔去。」[19]

雅各伯必須跋涉漫長的路途，方能抵
達與天主相遇之地。他獨自前行：聖
經明載，這一切發生時他形單影隻。
他未攜帶任何行李，因為他剛將所有
財物送過河去（參見創32:24-25）。
這場相遇需溶於暮色中的孤寂。「此
刻他不再掌控局面 — 狡詐無用 — 不
再是那個謀略算計之人……。此時雅
各伯唯餘軟弱無力之身，連同罪愆，
可呈於天主前。」[20] 當雅各伯卸下
防備、擺脫紛擾之際，神便前來尋覓
他。默觀需要心靈的自由與敞開：僅
僅需要覺察自身的渺小，懷抱相遇的
渴望。若心靈被物欲佔據，我們所期
盼的「那位」便不會顯現。任何渴望
都不應超越與祂同在的渴慕。

你如果不祝福我，我不讓你走



「祝福我。」這位聖祖絕不接受次等
之物。他已擒獲他的主，並讓祂成為
俘虜。但這祝福究竟包含什麼？雅各
伯的喜樂源於得見天主，而當他意識
到自己既已見主面容卻仍存活時，這
喜樂更為倍增。祝福即是凝視默觀天
主的面容，使我們充滿祂的平安、喜
樂與憐憫。這非憑己力可達，唯當敞
開心扉接納聖神的恩賜。「我們整個
人生猶如漫漫長夜，在掙扎與祈禱中
度過，渴求並懇求天主的祝福。這祝
福無法憑己力奪取或贏得，必須以謙
卑之心從祂那裡領受，作為無償的恩
賜，最終使我們得以辨認主的容
顏。」[21]

我們必須耐心等候。雅各伯整夜守候
直至破曉，他未曾逃離，也未曾放
棄。只要我們不斷祈求，祝福終將降
臨。我們盡己所能尋求靜默、獨處與
心靈自由⋯⋯至於具體的默觀恩賜 —
聰敏、明達、智慧 — 則全憑天主恩
賜。這些恩賜非我力所能及，全權在
於我主，所以我們必須謙卑地祈求並



等候。上主將逐步賜予，或可能瞬間
全數賜下。當我們領受這祝福 — 無
論如細流或洪流 — 仍將凝望遠方繼
續前行，因這祝福非短暫而是永恆。
聖祖啟程後往何處去？這已無關緊
要。關鍵在於，他此刻的靈魂已銘刻
著主的面容。「雅各伯在奮鬥之初所
求的祝福，此刻已惠然降臨。然而這
並非憑詭詐得來的恩典，而是天主無
償賜予的恩寵 — 正因雅各伯此刻獨
自一人，既無庇護，亦無詭計；他赤
裸地獻上自己，甘願臣服，袒裎真實
的自我。」[22]

「我面對面見了神，我的生命仍得保
全。」雅各伯如此宣告。在這場異常
的搏鬥中，他認識了那位先於他而存
在者。在我們自身生命裡，透過祈
禱，我們得以認識神、理解祂，或至
少接納祂的作為 — 即使我們未能全
然明白。我們渴求知道祂的名字：
「祢是誰？」我們渴望親眼見到祂。
神既顯明自己，卻也隱藏自己，使我



們持續尋求祂，依賴祂，並在尋求中
得生命。

這則神秘故事的結局相當弔詭，正如
我們信仰中常見的情形。神賜福雅各
伯，稱許他的勝利，卻最終使他大腿
骨脫臼。這位聖祖已奮力爭戰，毫不
退縮地面對神秘的對手。但從此他將
瘸腿而行：這瘸腿將成為紀念戰役的
勳章。「正是這樣的雅各伯領受了神
的祝福，跛行進入應許之地：脆弱而
負傷，卻懷著更新的心。」[23] 我們
也將在掙扎中負傷而重生：塵世的保
障將被「脫臼」，而神的印記將引領
我們前行。祂已賜福於我們，也必持
續賜福，卻使我們深刻體悟：真正的
保障唯在祂。祈禱愈深，愈覺自己需
要祂，需要與祂「角力」。於是我們
愈發懇求祂的祝福：「你如果不祝福
我，我不讓你走。」

[1]參閱 F. Trochu，Le Curé d'Ars
Saint Jean-Marie Vianney，Lyon-
Paris，1925，pg. 383



[2]本篤十六世，2011年5月25日，接
見

[3]《天主教教理》2715

[4]同上

[5]同上，2710

[6]同上，2713

[7]參閱親密筆記，12-XII-1935，
quoted in A. Vázquez de Prada，
The Founder of Opus Dei （vol. 1）
Scepter，Princeton 2000，pg.
448；Intimate Notes，20-
XII-1937，quoted in Camino，
edición crítico-histórica，note to
no. 746

[8]聖奧思定，De diversis
quaestionibus octoginta tribus，
64，4；引用於《教理》2560

[9]《教理》2560



[10]同上，2563

[11]信理部，Letter Orationis
Formas，on some aspects of
Christian meditation，15-X-1989，
no.3

[12]范康仁，2017年2月14日《牧
函》8

[13]《天主之友》306

[14]《教理》2709

[15]《天主之友》299

[16]《教理》2715

[17]同上，2709

[18]《天主之友》310

[19]同上，296

[20]教宗方濟各，2020年6月10日，
接見



[21]本篤十六世，2011年5月25日，
接見

[22]同上

[23]教宗方濟各，2020年6月10日，
接見

Ricardo Sada

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/

Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-5-Ni-Ru-
Guo-Bu-Zhu-Fu-Wo-Wo-Bu-Rang-Ni-
Zou-Mo-Guan-Qi-Dao-De-Fen-Dou/

(2026年2月16日)

https://opusdei.org/zht/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-5-Ni-Ru-Guo-Bu-Zhu-Fu-Wo-Wo-Bu-Rang-Ni-Zou-Mo-Guan-Qi-Dao-De-Fen-Dou/
https://opusdei.org/zht/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-5-Ni-Ru-Guo-Bu-Zhu-Fu-Wo-Wo-Bu-Rang-Ni-Zou-Mo-Guan-Qi-Dao-De-Fen-Dou/
https://opusdei.org/zht/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-5-Ni-Ru-Guo-Bu-Zhu-Fu-Wo-Wo-Bu-Rang-Ni-Zou-Mo-Guan-Qi-Dao-De-Fen-Dou/
https://opusdei.org/zht/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-5-Ni-Ru-Guo-Bu-Zhu-Fu-Wo-Wo-Bu-Rang-Ni-Zou-Mo-Guan-Qi-Dao-De-Fen-Dou/

	戰鬥、親近、使命（5）：「你如果不祝福我，我不讓你走」：默觀祈禱的奮鬥

