
opusdei.org

戰鬥、親近、使命
（2）：路是你走出來
的

對基督徒而言，天國總是近在
咫尺：生命既是旅程，也是目
的地。

2025年9月16日

「人生是旅程，不是目的地。」這是
網路上最受歡迎的名言之一。[1]只要
簡單搜尋這些字句，就會出現無數適
合各種品味的圖片和桌面背景：有蜿
蜒道路或高速公路的田園風景、盪鞦



韆的女孩、具有復古氣息的風格化構
圖⋯⋯但是，我們說人生是旅程而非
目的地，到底意味著什麼？只是一句
陳腔濫調嗎？還是因為這句話讓我們
能以客觀相對的角度看待自己的錯誤
而吸引我們，還是因為它暗示最關鍵
的是人要活著，而不是如何活或為何
而活？旅程和目的地彼此對立嗎？目
的地—特別是我們的「命運」—難道
不存在於旅程中的每一刻嗎？

這些問題確實需要平靜地思考。讓我
們回味一下這句座右銘如何在人的日
常生活中啟發他們。例如，在喜愛跑
步者的世界裡，優先考慮旅程而非目
的地的想法很受歡迎。有時跑者，特
別是初學者，常以雄心勃勃的目標開
始，好像距離、體能或是減重等。正
如我們可以想像的，大多時候他們都
無法如預期一般輕易的達成這些目
標。有一位跑者這樣描述他的經驗：

「日復一日，我無法達成我的目標。
日復一日，我累積了一些證明自己不



是跑者的憑據。似乎每次跑步都在強
調我還沒達到目標的這件事實。然而
我在跑步時所忽略的，正是我在旅行
時已經清楚知道的一點：重點是享受
旅程！（⋯⋯）後來我意識到，每次
跑步都是件禮物，都是到達你想去之
處的機會。有了這個新的領悟，我改
變了對跑步的態度。我不再否認自己
感受到的喜悅、不再累積失敗的日
子。我開始更加『活在當下』，將每
次跑步視為欣賞眼前事物的大好良
機。」[2]

這位跑者學習到的重要教訓，我們任
何人都可以把它應用在人生旅程中。
憑藉信仰，我們知道我們的目的地存
在於旅程的每一時刻，因為基督徒的
聖召是呼召我們完全為天主而活、與
天主同在，在我們穿越歷史的旅程中
已經如此，何況在天國，祂最終成為
「萬物之中的萬有。」（格前
15:28）因此，聖施禮華說道：「天
堂的福樂，是為那些懂得如何在世上
快樂生活的人。」[3]



然而，要達成旅程與目的地之間這種
平靜的合一並不容易。實際上，這是
一生的功課，生命既短暫又漫長。就
像那位跑者一樣，當我們望著目標、
轉身看看現在的位置時，我們可能會
沮喪：看到我們前面還有很遠的距離
時，可能會讓我們停下腳步，甚至對
旅程感到絕望。但耶穌警告我們不要
陷入這種誘惑：「你們先該尋求天主
的國和它的義德，這一切自會加給你
們。所以你們不要為明天憂慮，因為
明天有明天的憂慮；一天的苦足夠一
天受的了。」（瑪 6:33-34）當天主
的國—也就是成聖的召喚—成為優先
順序的首位時，每一步都是你想到達
之「處」、與你渴望的「那位」同在
的機會。從這個角度來看，天國總是
近在咫尺，生命既是旅程，也是目的
地。

那麼，讓我們考慮一些前往天國旅程
的因素。首先，要確信我們決非是獨
自去旅行的：我們有天主作為我們旅
程的朋友和同伴。其次是要需要學習



面對沮喪，並將我們的局限和罪過加
以轉化。最後，要深信活在當下是在
今世和天國都找到幸福的最佳方式。

謙遜地與你的天主同行

在舊約中，米該亞的簡短書卷充滿了
懲罰的預言。透過祂的先知，天主責
備撒瑪黎雅人的偶像崇拜；責備祂的
子民外在、空洞的敬拜；也首次預言
耶路撒冷的淪陷。但還不止於此：他
的訊息也是充滿了希望和救恩。米該
亞的使命不僅是譴責邪惡，也是提醒
百姓天主非常接近了：「人啊！已通
知了你，什麼是善，上主要求於你的
是什麼：無非就是履行正義，愛好慈
善，謙遜地與你的天主往來。」（米
6:8）

聖神透過先知說話，但並沒有告訴我
們要邁向天主，彷彿祂在遠方，在漫
長旅程的終點等待我們。聖神告訴我
們要與祂同行。祂會在一切事上陪伴
我們，祂對我們的一切都深感興趣：
我們所想的、所看的、所說的、所渴



望的：「耶穌基督，真天主和真人，
瞭解我並看顧我，因為祂是我的兄弟
和我的朋友。」[4]

與天主同行意味著與祂一起經歷我生
命中的所有大大小小的情節；與祂談
論一切，時刻聆聽祂；讓自己可能被
祂要求去做意想不到的事情；或帶我
走上自己未曾想像過的道路。與朋友
同行的人準備好談話和聆聽。前往厄
瑪烏的門徒就是這樣行走的，儘管他
們不認識那位如此專注聆聽他們、如
此有力地對他們說話的陌生人，不知
到什麼程度，那位陌生人竟然是他們
的兄弟和朋友？他們全然沒意識到自
己正在與天主同行，天主正在為他們
開啟意想不到的視野（參路
24:13-35）。「主啊，祢在每方面都
是偉大的！但最使我感動的是祢降尊
就卑，在每天的喧嘩中尋找、跟隨我
們每個人。主啊，讓我有孩子的童
真、純潔的眼目、清晰的頭腦，好讓
祢來臨時，雖然沒有外在的光榮，我
們也能認出是祢。」[5]



天主也希望我們「謙遜地」與祂同
行。這意味著什麼？祂在聖詠中最短
的章節之一向我們暗示：「上主，我
的心靈不知驕傲蠻橫，我的眼目不知
高視逞能；偉大驚人的事，我不想
幹，超過能力的事，我不想辦。我只
願我的心靈，得享平靜與安寧；就像
斷乳的幼兒，在他母親的懷抱中。」
（詠131:1-2）心存謙卑的與天主同
行，意味著不追求那些與我無關、或
許不適合我的結果或成敗；滿足於我
所擁有的、滿足於天主所賜予的、滿
足於生活所給予的。並且全心全意地
活出這一切。矛盾的是，當我們心存
謙卑的與天主同行時，我們的成就竟
超乎我們的想像。「當那個窮寡婦在
聖殿，奉獻她微小的獻金時，你沒有
看見耶穌眼中所閃耀的光芒嗎？你也
要把你所能給的給祂。」[6]

轉化你的缺點

「恩寵正是基於我們的本性運作，故
不會使我們一下子變身為超人。」教



宗寫道，「如有這種想法，就是自視
過高。」[7]脆弱、困難、錯誤，只是
生命旅程的一部分。承認這個現實並
不意味著放棄或對罪惡妥協；僅僅意
味著接受自己的有限和時代、以及現
實的限制。

但我們的驕傲無法完全的接受這點。
魔鬼也知道這一點，牠不只限於誘惑
我們遠離天主：一旦牠誘惑了我們，
就試圖「把倒下的樹變成柴火」；牠
利用我們的罪過或軟弱使我們沮喪，
因為牠知道這是讓我們放棄旅程的有
效方法。在這裡我們要學會把自己的
跌倒和痛苦轉化為對我們有益的，並
從中學習。這可能聽起來有些怪異，
然而這卻是內修生活成長最重要和基
本的原則之一。從古至今，偉大的靈
修導師都理解這一點。

一位這樣的導師寫道，有些人「經常
對自己的過錯感到驚訝，變得不安，
感到羞恥；他們對自己生氣並最終沮
喪。這些都是自愛的影響，比過錯本



身更為有害。」[8]最後的一句話的確
令人驚訝。當我們看到自己的局限，
而陷入羞恥、不安和沮喪是有害的。
它將我們推離天主，使我們容易犯
罪；諷刺的是，這正是一開頭就讓我
們沮喪的事情。簡而言之，這是一個
惡性循環：阻止我們與天主和解，看
著祂的面容，告訴祂我們很歉疚，想
要求祂的寬恕。

有時也會發生在我們身上，就是我們
無法原諒自己。也許我們更貪愛的是
完美的想法，而不是天主，因此缺乏
重新開始的謙遜。「無論你跌倒多少
次，都不應該沮喪；你應該對自己
說：『即使我一天跌倒二十次、一百
次，我每次都會再重新站起來，我會
繼續走我的路。』畢竟，如果你在路
上跌倒了，只要你能到達終點，跌倒
又有什麼關係呢？天主不會責怪你
的。」[9]最重要的是繼續你的旅程，
必要時，無數次的回頭轉向天主。痛
悔罪過可以成為推動我們回到天主懷
抱的跳板：「讓我們的跌倒和失敗，



不再把我們和祂分開。正如一個柔弱
的小孩，悔恨地投入他父親強而有力
的懷抱裡，你和我同樣地要牢牢地背
負耶穌的軛。只有當我們如此痛悔和
謙遜時，才能將我們人性的軟弱轉化
成天主的堅強。」[10]

活在當下

走路的唯一方式是一步一步的走。沒
有人能一躍登上山頂，尤其是遇到高
山峻嶺：有時需要訓練和適應一個好
季節；需要精心挑選一件行李，分階
段、扎營、恢復體力，同時享受每個
階段都在變化的對話和風景。簡而言
之，我們需要專注於最直接的現實，
或換句話說，活在當下。

活在當下意味著承認當前時刻是我唯
一能領受天主恩寵、並完成祂旨意的
時刻。不幸敵人也非常清楚這一點，
所以牠會試圖盡可能的讓我們遠離自
己的「此時此地」，用令人灰心的過
去或令人擔憂的未來使我們痛苦；或
者讓我們沉迷於可能發生事件的白日



夢裡。如果牠做到其中的任何一點，
牠就已經成功地冷卻了我們的愛，因
為愛只存在於當下。[11]

活在當下並不意味著忽視過去和未
來，而是將它們放在恰當的位置：與
過去和平相處，與天主和他人和
解⋯⋯也與我們自己和解，接受我們
是誰以及我們已經成為是誰。與未來
和平相處，因為雖然天主關心我們的
計畫和項目並為之振奮，但祂希望我
們平靜。另有一首聖詠這麼說：「我
的時間掌握在你的手中。In manibus
tuis tempora mea」（參詠31:15）
我們可以與聖施禮華一起祈禱：「我
把我的過去、現在或未來⋯⋯都託付
在祢的手中。」[12]接納和交託營造
了我們所需的氛圍，讓我們能平靜且
熱情地活在當下。

對我們天父的信賴引導我們「帶著天
主兒女的風範去度過一生、以天主兒
女的自由去論究和抉擇、懷著天主兒
女的淡定自若、去面對痛苦與折磨，



像天主的孩子般地去欣賞美好的事
物。」[13]擁有天主子女的風度意味
著以此時此地為生活的中心，專注於
做祂希望我做的事：工作、休息、祈
禱、安慰、歡笑⋯⋯「天下任何事皆
有定時，」（訓3:1）最好的解決方法
就是每時每刻都與主同在：「你們無
論作什麼，在言語上或在行為上，一
切都要因主耶穌的名而作，藉著他感
謝天主聖父。」（哥3:17）如果我們
培養與天主持續的對話，我們會更容
易識別出什麼叫我們分心並偏離正
道：在手機上或在我們想像中的逃
避、陰暗的念頭、困惑、「神秘的一
廂情願」⋯⋯[14]然後我們能更輕而
易舉的重返驗證過的聖德之路，這條
路在於做我應該做的事，並聚精會神
的做我正在做的事。[15]

活在當下讓我們對所擁有的一切心存
感激，進而享受生活。再次，「天堂
的福樂，是為那些懂得如何在世上快
樂生活的人。」[16]幸福來自於意識
到我的天父此時此刻愛著我，祂每天



都會給我很多禮物。過分關注於我們
過去的成敗或未來的安危，都會妨礙
我們察覺當下時刻提供給我們的美好
事物。這就是為什麼在我們每天的祈
禱中，也許在省察中，多花些時間專
注於感恩是非常需要的。天主今天如
何愛了我？我可以為哪些具體的事情
感謝祂？

堅持到底

耶穌告訴我們「你們要憑著堅忍，保
全你們的靈魂。」（路21:19）最關
鍵的是要達到道路的終點。我們都夢
想能夠像聖保祿一樣說：「這場好
仗，我已打完；這場賽跑，我已跑到
終點；這信仰，我已保持了。」（弟
後4:7）我們將藉著今天、此刻保持信
仰來達成這個目標。我們很容易會因
為要忠信十年、二十年、四十年或八
十年而感到不知所措或無所適從。在
如此漫長的旅程中，我怎能確信自己
的忠信？事實上，這並不是要確定我
在接下來幾十年裡不會背棄天主：而



是要在「今天」，以祂此刻賜給我的
恩典，忠信於我們的主。這樣的生活
才是走完生命旅程的方式。

基督徒承認「人生是旅程，不是目的
地」是一個明顯的肯定。我們知道我
們的生命不會在這裡結束，因此，在
世上的歲月不是我們的目的地。同
時，我們知道我們真正的生命、命
運，已經在這裡，在每一時刻：我們
的生命「與基督一同藏在天主內
了。」（哥3:3）因此，「頭要『頂
天』，但腳也要『立地』。」[17]我
們需要奉行祂的旨意「在世上如同在
天上」。然後我們相信「路是你走出
來的，」[18]因為我們踏出的每一步
都將造就我們的道路和我們的命運。

[1]這句話通常被認為是拉爾夫·沃爾多
·愛默生說的，但其來源尚未查證

[2]約翰‧賓厄姆《享受你的旅程》
www.runnersworld.com

[3]聖施禮華《鍊爐》1005



[4]《鍊爐》182

[5]《天主之友》313

[6]《道路》829

[7]教宗方濟各《你們歡喜踴躍吧》50

[8]J. N. Grou，Manuel des âmes
intérieures，Lieja，1851，pg.
159。正如聖方濟各·沙雷所觀察到
的，「最糟糕的情況是，有時候人會
因為曾經憤怒而變得灰心喪氣和憤
怒，因為曾經不耐煩而變得不耐煩。
這是多麼大的災難！難道我們不該從
中看到純粹的驕傲嗎？」（160頁）

[9]同上，160頁及後續頁

[10]聖施禮華《十字苦路》第七處

[11]參閱C.S.路易斯《魔鬼的信》15
章

[12]《十字苦路》第七處



[13]范康仁《牧函》2020年10月28
日，3

[14]參閱聖施禮華《會話》88，116

[15]參閱《道路》815

[16]鍊爐》1005

[17]《天主之友》75

[18]「旅人啊，本來沒有道路；你的
道路是你走出來的。」（A.
Machado，Campos de
Castilla，“Proverbios y
cantares”，XXIX。聖施禮華在《書
信6》75號中引用這段經文

John Paul Mitchell

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/

https://opusdei.org/zht/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-2-Lu-Shi-Ni-Zou-Chu-Lai-De/


Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-2-Lu-Shi-
Ni-Zou-Chu-Lai-De/ (2026年1月22日)

https://opusdei.org/zht/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-2-Lu-Shi-Ni-Zou-Chu-Lai-De/
https://opusdei.org/zht/article/Zhan-Dou-Qin-Jin-Shi-Ming-2-Lu-Shi-Ni-Zou-Chu-Lai-De/

	戰鬥、親近、使命（2）：路是你走出來的

