
opusdei.org

越人性，就越神性
（四）：我們人是德
行的「棲息地」

「我們與他人建立的聯繫，往
往是滋養我們個人成長的力
量。」這是有關人性德行系列
的一篇新文章。

2022年4月30日

越人性，就越神性（四）：我們人是
德行的「棲息地」（收聽普通話錄
音）



越人性，就越神性（四）：我們人是
德行的「棲息地」（收聽廣東話錄
音）

走鋼索的人

「出自的存有」：依賴人的恩典

「偕同的存有」：陪伴他人的快樂

「有所為的存有」：服務他人的喜樂

天主並不孤單。祂是一個家庭，以愛
團結在一起的三位一體—一個取之不
竭的生命之源，一個不斷自我奉獻和
共融的泉源。每個神聖的位格，自由
而全然的為其他兩位活著，凝視著其
他兩位，享受互相依賴的喜悅。本篤
十六世說道，「我們的天主是（聖
父）『有所為的存有』，（聖子）



『出自的存有』與（聖神）『偕同的
存有』Our God is a Being-for（the
Father），a Being-from（the
Son）and a Being-with（the Holy
Spirit）。」[1]

同樣的結構也明亮的反映在出自祂手
中的受造萬物。並且以一種非常特殊
的方式，顯示在人身上。三位一體的
生命銘刻在我們生命的深處。如果我
們的存在是根據三位一體的共融坐標
而衍生的，我們的存有則是真實的人
性與真實的神性：「出自」天主、
「出自」他人；「偕同」天主、「偕
同」他人；「為了」天主、「為了」
他人。

走鋼索的人

所有的德行，即使是最小的和看似最
微不足道的美德，都旨在與他人共
融。誠然，在某種程度上，它們為我
們提供了掌握我們成為人的特徵，德
行（來自virtus美德、能力）賦予我
們力量。德行相互交織，使我們更加



真實地做自己。然而，它們的目標並
不僅在於個人的完美，因為幸福絕不
是一條孤立的道路。同時，德行使我
們能「表達愛：透過這份愛，人成為
一份禮物，並透過這份禮物，充分去
發展他或她存在的意義。」[2] 真正的
德行，無法在他人之外或「不在乎」
他人而獲得。事實上，途徑恰恰相
反：為他人而增長自由—這種自由使
我們能夠承諾自己，將自己給予我們
周圍的人。歸根結底，德行在於「為
付出自己而擁有自己」。那才是真正
的力量，真正的德能。

讓我們想像一下，一個在高處走鋼絲
的人，眾人都帶著緊張憂慮的眼光盯
著他。他呢，日復一日地走在同一條
鋼索上，從一頭到另一頭，他的生活
既大膽又謹慎、一方面恐懼摔下來粉
身碎骨，但另一方面卻又狂愛高度和
冒險。為了克服自己的眩暈、達到平
衡技能的最高標和極限，他必須一日
又一日、千辛萬苦的反覆鍛練，並接
受嚴酷訓練的挑戰。



相較之下，要成為有德行的人，譬如
感恩或聽命的人，我們要不斷投資時
間和鍛練來克服意圖中的障礙。當我
們意圖釐清事情的輕重前後順序，或
思考親切地感謝某人時，我們的動機
是什麼？只有當我們知道自己心愛的
人在鋼索的尾端等候著我們時，才值
得去冒摔下來的危險。於是我們的目
標，不僅在於要達到個人的和諧或完
美，明白所有美德的視野都該向眾人
開放。德行固然一方面是屬於個人
的，同時，另一方面也促進與他人的
交流，並加強我們與他們的聯繫。

「出自的存有」：依賴人的恩典

有些強調自助的書籍能提供我們與自
己和平相處的鑰匙，並透過充實和獨
立的生活來確定幸福，彷彿依賴他人
是個人發展的障礙。但如果我們再回
歸三位一體，我們就會意識到事實並
非如此。聖子由聖父所生，並從父那
裡接受祂的整個存有。因這兒子的名
分，使耶穌總是喜悅地承行天父的旨



意。（參若4:34）用類比的方式，身
為天主的受造物（如果我們已接受了
洗禮，自己已融入了耶穌生命之中的
話，更是如此），我們的存有具有父
子關係的特質。我們沒有給予自己生
命，我們是被其他還不認識我們的
人，帶到這世界上的。這雙重濃厚的
親子關係—天主的子女及親生父母的
子女—產生了我們生活中所有其他的
人際關係。我們都是兒女、兄弟姐
妹，我們是一家人。因此，在人心的
最深處，我們發現了一種徹底的依賴
性。我們的存在從「出自另一位」和
「出自」他人而鋪展。當我們考慮配
偶之愛時，這一現實尤其明顯，這需
要與另一個人完全結合為一，並且全
然「依賴」他們之間的相互情感，以
至於到少了另一半則無法生存的地
步。由此可見，需要另個一人不但不
會扼殺我們的自由；反而使我們變得
更高尚、更快樂。意識到我們已經獲
得了愛，並且有能力可以回應，讓我
們的生活充滿了意義。



此外，德行只能在具有人與人之間關
係的環境中獲得：德行的「棲息地」
是「我們」。我們的內在性情是在與
他人接觸互動之中培養出來的。父母
在教孩子規矩時，是這樣的：「孩
子，你不謝謝你得到的嗎？」「孩
子，你該把東西放回該放的地方。」
我們因建議而養成感恩的習慣；多虧
了堅定的原則闡明了我們理性的對
話。確認憑靠原則塑成我們的生活
時，可以培養美德，並且讓我們理解
善在哪裡，以及如何實踐善。

在這個過程中，周邊人的榜樣是很重
要的學習來源。家庭或工作場所的良
性氛圍是孕育德行的溫床。往往不幸
的是，現實情況剛好完全相反：如果
缺乏用心去營造健康的氛圍，人性方
面就更難以成長。例如：一個家庭不
懂得教育孩子去節制，或一個關心細
節的母親會教她的孩子有關小事的價
值。諸如這類的事情，也會發生在朋
友、同事和任何人的社區裡。在我們
周圍創造一個環境，能幫助人在這條



道路上有所發現並成長，這是我們福
傳使命的一部分。這就是為什麼教會
將聖人的生活作為我們榜樣的原因。
這樣一來，我們看到的不光是理論，
而是體現在某位聖人身上的美德；我
們看到讓天主和其他人進入我們的生
活，確實是可能的。

「偕同的存有」：陪伴他人的快樂

聖神是由聖父和聖子而共發的，祂是
與我們分享並被派遣來與我們同在的
大愛。[3] 祂「在我們內，是天主生命
的不竭源泉。」[4] 這種生命只能在人
際交往的形式中發展。的確，我們人
不只是獨自生活：而是我們「與人共
同生活」。我們的存有，是與我們周
圍的人「一起存有」。只有在溝通共
融之處才有生命。我們與他人建立的
聯繫，往往是滋養我們個人成長的力
量。

儘管我們這個時代，在某種意義上，
一些思維和生活方式樹立了一種獨立
的、自我滿足模式的人，然而天主聖



言告訴我們，我們不是孤獨生存的棄
兒，而是生活在隨時需要他人的人。
聖保祿提醒格林多人，他們都是同一
整體的一部分：「你們便是基督的身
體，各自都是肢體。」（格前
12:27）我們被龐大的恩典和愛情的
線索捆綁在一起，也與我們的那些前
人和後人，在通往天主的道路上聯繫
在一起。正如《教會的教理問答》所
說：「我們與全人類(包括生者死者)
的團結建基於諸聖的共融。在這團結
中，我們以愛德所做最微小的行動，
給眾人帶來裨益。」[5] 我們將在互相
幫助、依賴和陪伴他人的情況下，成
為更好的人。

在努力修身增德的過程中，我們決不
孤單。正如聖施禮華所說：「在某些
方面，我們或許會造成別人的障礙，
又或許能協助他人，就像同一條鏈子
的扣環，彼此連結。」[6] 可見我們生
活的結構是由關係和相遇編織而成，
是與他人「共同存在」。且更加強
調：「愛德有何等的力量！假如你們



像兄弟一般相愛，即使彼此的弱點，
也會成為你們善盡職務時的支柱；就
好像紙牌搭的屋子一樣，互相依
恃。」[7]

我們常感受到那些向我們伸出援手的
人的一種親近感，我們也反過來回
應、支持他們，這是快樂的源泉。陪
伴他人並被他人陪伴是真正基督徒存
在的標誌。讓我們回顧厄瑪烏的兩個
門徒，如果他們沒有遇到那位打開他
們眼睛的神秘旅者，他們會一直陷落
在自己的困惑中。（參路24:13-17）
我們身邊如有人樂意在我們跌倒時，
扶起我們並鼓勵我們，是振作起我們
的精神，能繼續前進的最大動力。當
我們幫助他人實現他最佳的自己時，
我們也在做耶穌為心情低落而逃離耶
路撒冷的那兩位門徒所做的事。當我
們被愛、被我們信任的人擁抱時，我
們更容易成長。

一切美德都具有相互關聯的特性，即
使是那些似乎最孤立的美德。例如，



堅毅或節制，也會引導我們趨向他
人，因為這些德行使我們能夠分享我
們已發現的善。德行打開了與他人慷
慨相遇的門路，並促使我們對他人的
自我付出。沒有封閉自己的人能成為
有德之士，那些潔身自好的人，往往
只是德行的表象。「凡助長自私的就
算不上美德。每種美德都是為了自己
靈魂及他人好處的。」[8]

「有所為的存有」：服務他人的喜樂

天父是三位一體生命的源頭。在祂內
的一切全都視為禮物，給予祂的聖
子，帶著父愛及母愛，（參瑪
23:37；詠131:2）父將自己無限的豐
盛無條件地賜予子。這種神聖的父親
身份是世上所有為人之父身份的泉
源。（參弗3:15）這是天主賦予我們
每個人的禮物，因此我們也可以成為
他人生命的起源。我們眾人都被受召
成為父親或母親－門徒是師傅的「兒
子」；朋友是他朋友的「父親」和
「兒子」，等等。我們都是兒子或女



兒，同時，我們成為成熟的人，每個
人都依照他或她個人的召喚，準備自
己成為父親或母親。

只有當我們擺脫自我封閉，並把自己
交付給他人時，才能真正找到自己。
梵蒂岡第二屆大公會議一再強調，好
像是在重複一個特別適合我們時代的
信息，「在這大地上，惟有人是天主
為人的本身而喜愛的受造物。故人類
惟有衷誠地捨己為人，始能達到圓
滿。」[9] 只有這樣，我們才能真正的
快樂。「真誠地把自己交付給別人，
是如此卓然有效，天主將回報以充滿
喜悅的謙遜。」[10] 這種為「為了他
人而存有」的喜悅，在自我給予、服
務和理解的具體行動中，滿溢而出。
在日常生活中，我們每天都有很多機
會－當我們很快樂地幫別人一個忙
時；當我們以仁慈的態度判斷別人的
行為時；當我們做一個別人在需要時
可依賴的人……，這就是第一批基督
徒的生活方式，異教徒對此現象感到
非常驚訝，以至於他們驚呼：「看看



他們如何相愛……，看看他們是如何
願意為彼此而犧牲生命。」[11]

聖母瑪利亞也很關心身邊的人，常常
到完全忘我的程度。她陪伴照顧在孕
期最後的伊莎伯爾；在加納婚宴，她
擔心新郎宴客時，喜酒不夠喝的尷
尬；在加爾瓦略山髑髏地，在極致的
苦難中，她以最大的寧靜陪伴她的聖
子。在瑪利亞身上「我們找到安全和
力量，以便繼續將她兒子的慰藉帶給
所有需要的人。」[12] 基督之母的一
切恩典和德行都自然而然地轉向他
人，因為對於那些渴望跟隨耶穌的
人，沒有任何善不能轉化為所有人的
善。

[1]若瑟拉辛格《真理與寬容：基督教
信仰與世界宗教》

[2]聖若望保祿二世，接見，1980年1
月16日

[3]參見聖維克多的理查，De
Trinitate，III，2-4



[4]方濟各，一般接見，2013年5月8
日

[5]《天主教教理》953

[6]聖施禮華《天主之友》76

[7]聖施禮華《道路》462

[8]《天主之友》76

[9]梵二大公會議《牧職憲章》24

[10]聖施禮華《鍊爐》591

[11]戴都良，Apologeticum，39，
1-18

[12]范康仁《信函》2020年4月29日

何塞·安圖尼亞（José Manuel
Antuña）



pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/
Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-Xing-Si-

Wo-Men-Ren-Shi-De-Xing-De-Qi-Xi-Di/
(2026年2月16日)

https://opusdei.org/zht/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-Xing-Si-Wo-Men-Ren-Shi-De-Xing-De-Qi-Xi-Di/
https://opusdei.org/zht/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-Xing-Si-Wo-Men-Ren-Shi-De-Xing-De-Qi-Xi-Di/
https://opusdei.org/zht/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-Xing-Si-Wo-Men-Ren-Shi-De-Xing-De-Qi-Xi-Di/

	越人性，就越神性（四）：我們人是德行的「棲息地」

