
opusdei.org
越人性，就越神性（二）：我們內心的道路
我們被召喚將天主的光明帶到世界，「我們內心有條道路，即是基督，祂希望我們像祂自己一樣，越人性就越神性。」
03/20/2022
越人性，就越神性（二）：我們內心的道路（收聽普通話錄音）
越人性，就越神性（二）：我們內心的道路（收聽廣東話錄音）

我們透過基督到達天主

三束光

與祂一起生活的新意

在聖奧思定的生命過程中，不斷的尋求天主：這份急促熱切的之情並不常引他走向正途。年輕時，他熱愛文學和修辭學，讓他著迷。他熱情的衝動有時反使他誤入歧途，甚至擁抱了遠離基督信仰的思想體系。然而他探索真理的坦誠和閱讀聖經的勤奮，使他一步步地趨向基督信仰。或許他顧慮到自己的經歷，並知道許多以同樣的熱情、有學問的人也在尋找真理，但卻沒有找到基督。聖奧思定寫道：「每個人都渴望真理和生命；但不是每個人都能找到他的道路。天主是個永恆的、不可變的、可理解的、聰敏的、智慧的、有創造力的生命，甚至世上的一些哲學家都能看到……，可是我們卻無法達到真理的圓滿。天主之子，永存於真理和生命的天父內，藉由取得人性而成為真道。走在真人的祂旁，你會到達天主那裡。」[1]
我們透過基督到達天主
可能很難理解，我們所尋求的天主好似我們生命的目標，其實是祂把這種渴望置於我們內心深處，也就是到達祂的上好「途徑」。我們通過祂自己到達天主那裡。正是為了讓我們能沿著這條道路前進，祂派遣自己的獨生子來到這個世界，使我們不僅可以聆聽祂說話、看見祂、觸摸祂，甚至還能分享祂自己的生命。耶穌「並不只局限於向我們展示與天主相遇的道路，同時我們也可透過順從祂的話語和模仿祂的榜樣，而在這條道路上暢行無阻。的確，基督不但為我們打開了自由之門，而且祂自己也成為道路，『我是道路』（若14:6）指明祂是到父那裏去的唯一道路。」[2]
彌撒聖祭的禮儀為我們證實了這一點，在感恩經文結束之前，神父舉起聖體和聖血宣佈：「藉著基督、偕同基督、在基督內……」我們只有「藉著」基督，「偕同」基督、在基督「內」，才能到達天主。祂降世贖世身為真人是我們需要行走的道路，是我們達到目標的真理，給予我們自己生命的意義。因此，從在晚餐廳的第一次開始，每台彌撒慶典都是以與耶穌聖體的共融達到高峰。天主成為我們去天堂之路的食糧：祂自身就是道路。
選擇走這條路，我們生命就會無比的豐碩。「信德是源自我們與生活的天主的相遇。祂召叫我們，向我們啟示祂的愛……信德是我們從天主領受的超性之恩，成為我們路途上的一道光，在時間長河中指引我們的旅程。」[3]正如聖施禮華強調的：「耶穌是道路，祂在世上留下了清晰的足印。……我多喜歡重複這些字句！昔日耶穌為門徒生活、為群眾所尋找，同一耶穌，今日為我們生活，並會永遠活著。」[4]
三束光
第四部福音告訴我們關於洗者若翰的作為：「曾有一人，是由天主派遣來的，名叫若翰。這人來，是為作證，為給光作證，為使眾人藉祂而信。他不是那光，只是為給那光作證。」（若1:6-8）若翰所見證的光也需在每個受過洗禮的人身上體現出來。正如我們在信經中所宣稱的，基督是「出自光明的光明」。因此，若基督徒接受這道光，並「信祂的名字，」（若1:12）也就成為出自光明的光明。因此，當我們向天主祈求「看得見的光」時，我們是在祈求我們也能像洗者若翰一樣，成為世界之光的見證人。
我們需要一種發自內心伴隨我們的光明、一種支撐我們內心的力量。這就是神性三德在我們靈魂中的作用。信、望、愛三德就像三束光，天主的生命照射在我們身上的三種原色。「人性德行植根於神性三德，神性德行適應人的官能，為能參與天主的性體：神性德行直接相關於天主聖三。」[5] 通過這神性三德，「我主使我們屬於祂，使我們『真正的肖似祂。』」[6]
信、望、愛三德在某種意義上對應於「時間的三個層面：信仰的服膺來自永恆的聖言；在歷史中逐步頒佈；在當下轉化為愛；從而打開希望之門。」[7] 信仰領先，不僅告訴我們從哪裡來，也告訴我們要到哪裡去；不僅是對過去的記憶，同時也是照亮未來的明燈；它為我們打開希望之門，引導我們走向永生。在這兩極之間展開的愛德，總是在現世發揮作用。帶著信仰的力量和希望之所寄，我們可以自信的說：就在此時此刻，針對此人，在此情況下，我能成為天主之光、天主之愛，儘管我有種種的限制。
與祂一起生活的新意
聖施禮華曾說：「我的孩子們，這個世界有著非常急切需求，因為數以百萬計的靈魂仍然不認識天主，他們仍然盲目於救贖之光。你們每個人都必須像我主所希望的那樣，成為『彷彿一盞在黑暗中發光的燈，quasi lucernae lucenti in caliginoso loco。』」[8]
點燃這盞燈的光有兩個泉源。第一個來源僅因我們是按照天主的肖象和模樣被造的。這個源頭永遠不會捨棄我們，體現在我們掌握真理的能力、體現在我們的意志傾向於善，甚至更深層的體現在我們人類的尊嚴。而這份尊嚴發自於一個具有無限智慧、愛情、自由的造物主手中，而非來自偶然的巧合。第二個源頭是傾注於我們的新生。透過「聖洗帶給我們的重生，使基督徒在本體上擁有一個新生命。」[9] 這件聖事完全修復了我們因原祖犯的罪而被剝奪的神聖生命，並使我們能夠在我們四周散播天主之光。
這兩個偉大的泉源：按照天主的形象而被創造，以及我們的聖洗聖事，使我們能夠將天主的光輝映照在我們的身上。有一位律法師曾在黑夜的掩護下，去到耶穌面前，問祂如何才能親近天主？耶穌答說：「履行真理的，卻來就光明。」（若3:21）如果我們讓自己被天主的恩寵所引導，我們的行動也就能產生光亮。隨著時間的推移，越能熟悉天主之光，就越能選擇天主希冀的真善，而不是一些虛表的善。「人與真善之間有某種程度的『同類型』。這樣的一種同類型是扎根並發展於人的各種德行上：明智及其他三樞德，首先應在信、望、愛這三超性之德上。」[10]
與基督的認同來自於這種「同類型」的增長，通過恩寵和我們在靈魂中由衷歡迎那承行天父旨意化成為人的祂，使我們慢慢地擁有與祂同樣的情感，「懷有基督耶穌所懷有的心情。」（斐2:5）同樣的態度。我們越是在與耶穌的親密關係中深入，我們就越會意識到，尋求聖德主要不是一個為達到某特定的道德標準而奮鬥的問題，而是一條我們由道成肉身的天主親自陪伴的道路，與祂分享情感、與祂相愛、與祂一起受苦。聖施禮華對此表達得再確切不過：「當你感到疲憊萬分或厭惡一切時，心懷信賴地去向我主訴苦，正像我們的好朋友之間所做的那樣，不妨對祂說：『耶穌，看看祢能為我做些什麼。我甚至還沒開始奮鬥，我已精疲力盡了。』祂會賜給你祂的力量的。」[11] 這就是每個基督徒的職責：與祂分享我們自己的生命。
以這種理解基督徒生活的途徑，不但不是接受某個思想體系，而是全心全意的信任「那位」：在基督內。這就是歷史上無數的聖人聖女的努力方向。今天，我們也沒有其他的新訊息或秘方。和前人一樣，我們有任務從世界的內部去照亮它。一位早期的基督教作家有個傳神的比喻：「靈魂之於身體，就像基督徒之於世界。」[12] 要成為一個改變世界的靈魂，這是我們的道路，基督是我們內心深藏的一條道路。祂希望我們像祂自己一樣，越人性就越神性。
[1]聖奧思定，講道，141章，1，4
[2]教會信理部，函《Placuit Deo》，2018年3月1日，11
[3]方濟各《信德之光》4
[4]聖施禮華《天主之友》127
[5]《天主教教理》1812
[6]聖施禮華《天主之友》98
[7]若瑟拉辛格，《Communio。Un programa teológico y eclesial》，Encuentro，Barcelona 2013，p. 303
[8]聖施禮華，聚會筆記，1974年6月2日
[9]范康仁蒙席，「主業團的聖召是教會中的聖召」，摘自《主業團在教會中》，Four Courts Press 1994，p. 173
[10]若望保祿二世《真理的光輝》64
[11]聖施禮華《鍊爐》244
[12] Letter to Diognetus，VI


epub | document generated automatically from https://opusdei.org/zht/article/Yue-Ren-Xing-Jiu-Yue-Shen-Xing-Er-Wo-Men-Nei-Xin-De-Dao-Lu/ (01/26/2026)
cover.jpg
g opusdei.org

REAE - Rk (
Z) mMARLEE

iz

HAE,
FAER






