
opusdei.org

思想要正當

為何要審慎？因為要公正，要
有愛德，善事主及鄰人。

2023年1月21日

節錄自載於《天主之友》書中，聖施
禮華於1963年11月3日題為《對主對
人都開放》的講道。

如你認為我們不能常把聖經所講的引
用到日常生活中，原因是我們默想不
夠。你們中有年輕的、中年的，但都
想在生活中結果實，否則不會在此。
我們都想抱著犧牲精神做事，善用主



賜的天份，熱心救靈，但雖有善念，
我們仍難免陷入法利塞人和黑落德黨
人合謀，ex pharisaeis et herodianis
（谷12：13）的陷阱，這些人本是維
護天主權利的基督徒，但卻因和惡勢
力連結，奸詐地使同為救世主服務的
主內弟兄落入陷阱。

要審慎，簡單地行事，這是天主子女
應有的美德。說話行事要自然，處事
要深入根源；不要只看表面。記著，
如要在靈性、人性上都盡基督徒的本
份，我們要預期對人對己都有難受的
時刻。

我不想向你隱瞞，當我要指正別人或
作些會引起痛苦的決定，我事前、當
中、事後都很難過，雖然我非感情用
事的人，但我一想到只有動物才不
哭，我就釋然了，我們做天主子女
的，必要哭泣，如你認真忠誠地盡
責，你必有受苦的時刻。勿忘以不傷
人作藉口，不惜代價逃避痛苦，是較
舒服的事（雖然這是錯的）。因指正



嚴重過犯並不好受，猶豫通常隱藏著
羞恥的逃避，不想自己難受。孩子，
地獄中多得是閉口不言的人呢！

你們中有當醫生的，原諒我作醫學上
的假設，我的比喻可能不夠科學化，
但在靈修上仍有效。要治癒傷口，首
先要把它洗淨，包括傷口的四周，外
科醫生知道洗傷口會很痛，但不洗更
糟，洗完要塗消毒劑，會「刺痛」病
人，但只有這樣，傷口才不會發炎。

傷口雖小，但這些程序保障身體健
康。當一個人生命中樞的靈魂的健康
出現危機，那洗滌、剪除、刮削、消
毒、疼痛，都不是必須的嗎？審慎要
求我們作這樣的處理而不是逃避，因
逃避是不關心，甚至是違反公正及堅
毅的。

一個在天主及人眼中真誠做事的人需
要所有的美德，至少潛在地擁有它
們。如果你問我：神父，那麼我們的
軟弱怎麼辦？我會回答：「難道生病
的醫生，甚至是慢性病，不可醫人



嗎？他的病使他不能處方嗎？當然
不，只要有醫學知識，又能應用，並
以對己的關心對人，便能治人。」

化弱點為利益

如果你每天勇敢地在主前省察，你會
發覺自己許多弱點。藉主的幫助及我
們的努力，要除它們，不是大問題，
雖然根治好像永不可能。假如你決心
回應，這些弱點可協助我們治療別人
的過失，當明白自己和別人一樣軟
弱、易於犯罪甚至嚴重的過犯，我們
會對人更了解、更溫柔，但也有更多
要求，因為我們想要大家全心全意愛
主。

我們基督徒，天主的子女，幫人的方
法是忠信地實踐那些偽善者故意對師
傅說的：「你不看人的情面。」（瑪
22：16）意即我們必要完成拒絕任何
偏袒，我們對所有靈魂都關心！雖然
很自然的，我們會先關心那些不知天
主為何放在我們身邊的人，（即使有
時它們好像只是人為因素）。



「你按真理教授天主的道路，et viam
Dei in veritate doces。」（瑪22：
16）不要停止教導別人，即是忠信無
比地指示主的道路。你不要擔心別人
看到你我的缺失，我從不怕讓人看到
我的缺失，或告訴人自己如何改過，
或如何掙扎為對主忠信。我們克服、
除去過失也是教導天主道路的方法：
首先，縱然我們的缺失多明顯，主仍
要我們努力以生活作證，其次，上主
要我們教導人，如祂一樣，「所行所
教的一切，coepit facere et
docere。」（宗1：1）

我已提醒你們，我這神父很愛你們，
但天父更愛你們，因祂是無限的美
善，祂是無限的父親。我沒有可責備
你們的地方，只是要幫你們更愛耶穌
基督與教會，祂的羊群，因為這方面
你們縱使和我爭也不及我。當我講道
或和你們個別說話時，我要你們注意
自己的一些缺失，不是故意為難你
們，唯一的動機是幫我們更愛主，當



我強調實踐德行，我不曾忘記自己也
有責任如此做。

我曾聽人輕率地說失足的經驗使人在
同一錯誤上重犯數百次，但一個審慎
的人會善用這些挫敗使自己將來更小
心，學習行善，更決心成聖。嘗試在
事主的成敗中，不論任何代價都要增
加盡基督徒責任與義務的決心。當我
們高尚忠信地尋求主的光榮及近人的
利益時，要勇敢行事，不要逃避榮耀
或責任，不要怕周圍的人的反應，也
許來自虛偽的弟兄。

為何要審慎？因為要公正，要有愛
德，善事主及鄰人。審慎被稱為「諸
德之母，genitrix virtutum」（註
一）及「善導之母，auriga
virtutum」是有原因的（註二）。

每人應得的一份

細讀今日的福音，看美德如何指導我
們行事，當法利塞及黑落德黨人說完
假情假義的奉承話，便觸到問題的核



心，「你以為如何？給凱撒納稅，可
不可以？」（瑪22：17）金口聖若望
說：「留意他們何等精明，他們不
說：告訴我們，什麼是適合或可允許
的？卻問耶穌的想法。他們一心想出
賣他，使權貴憎恨他。」（註三）
「但耶穌知他們的惡意，就說：『你
們為什麼要試探我？拿一個稅幣給我
看看！』他們便遞給祂一塊『德
納』，耶穌對他們說：『這肖像和名
號是誰的？』他們對祂說：『凱撒
的。』耶穌對他們說：『那麼凱撒的
就應歸還凱撒，天主的就應歸還天
主。』」（瑪22：18-21）

你看這衝突如主的回答一般悠久，清
楚且毫不含糊。事奉天主和事奉人；
行使公民權利和宗教責任；建設和改
進世上的城鎮和相信渡過現世走向天
鄉，這些都沒有衝突、沒有敵對。

我不厭其煩地重複，生命的合一是聖
化工作、家庭、社會的必要條件，耶
穌不允許他們分割：「沒有人能事奉



兩個主人，他或是要恨這一個而愛那
一個，或是依附這一個而輕忽那一
個。」（瑪6：24）當一個基督徒選
擇了天主，全然回應上主，這回應催
迫他一切以天主為中心，同時，也公
平待人。

不能以虔敬為理由保護自己，而剝奪
別人應得的一份。假使有人說：「我
愛天主，但他卻惱恨自己的弟兄，便
是撒謊的人。」（若一4：20）拒絕
給我主愛及尊崇──我們造物主和天父
應得的，或藉詞服事他人就無法聽命
於主，也是謊言。因聖若望說：「幾
時我們愛天主，又遵行他的誡命，由
此知道我們真愛天主的子女。原來愛
天主就是遵行他的誡命，而他的誡命
並不沈重。」（若一5：2-3）

你聽過許多人，為了效率、發表一些
愛德議論，要減少對主尊崇的外在標
記，他們認為這些是多餘的，故不用
理會。這些想法只會引致無結論的爭
執，在基督徒中造成醜聞，防礙實踐



主的誡律：我們要給每個人應得的一
份，並溫和地實踐公正的美德。

備註

註一：聖多瑪斯，In III
Sententiarum，dist.33，q.2，a.5

註二：聖伯爾納，Sermones in
Cantica Canticorum，49，5（PL
183，1018）

註三：聖金口若望，In Matthaeum
homiliae，70，1（PG 58，656）

Philippe Oursel on Unsplash

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/Si-
Xiang-Yao-Zheng-Dang/ (2026年1月19

日)

https://opusdei.org/zht/article/Si-Xiang-Yao-Zheng-Dang/
https://opusdei.org/zht/article/Si-Xiang-Yao-Zheng-Dang/

	思想要正當

