
opusdei.org

「是值得的！」
（三）：讓時間成為
盟友

「我們的感情需要培養、需要
成熟、需要學習；因它可表達
真實的自我和自身的關係。並
能及時做出關乎我們生活的決
定，使我們的存在成為我們回
應天主不可分割的一部分。」

2023年3月20日

忠誠基於連續的歸化



眼前的虛假安全

情感幫助我們認識真理

喚醒我們愛的召喚

有時只需讀幾頁耶穌的生平，就能使
我們與祂一起體驗到福傳的喜悅，也
同時體驗到福傳的疲憊。比方說，祂
行了奇跡的那天，讓幾個餅和幾條魚
暴增，喂飽了五千多人。當天晚上，
祂上到門徒的船，在水上行走。而當
他們最終到達革乃撒勒時，祂治好了
那裡所有的病人。（參瑪14:13-36）
對於跟隨基督的人來說，那些日子一
定是終生難忘的。祂的愛情和神力已
捕獲了那些人的心靈，致使他們能接
受在他們眼前所展開的新思維。但我
們也讀到，這並不是所有人對祂的反
應。就在那些日子裡，某些宗教領袖
顯然為了守護其信仰的基本教義派不
衰，就挖空心思地藉由他們的傳統，



去要求信眾履行一千條外在形式的誡
律，並且還質問耶穌：「看，你的門
徒作安息日不許作的事。」（瑪
15:2）單純和複雜之間的對比是這麼
巨大。經師們指責耶穌和祂的門徒不
忠於與天主的關係，且任意而行。但
我主利用這個機會強調了真正忠誠生
活的核心。

忠誠基於連續的歸化

一個真正有成果的人，天主會讚美他
為「又好又忠心的僕人」，這句讚美
既不僅基於言語，也不僅基於履行外
部的誡律。因為不論內心是否真正忠
誠，兩者都可以與之並存。耶穌用先
知依撒意亞的有力話語表明了這一
點：「假善人哪！依撒意亞論你們預
言的真好，他說：『這民族用嘴唇尊
敬我，他們的心卻是遠離我；他們恭
敬我也是假的，因為他們所講授的教
義是人的規律。』」（瑪15:7-9）本
篤十六世說，當這種情況發生時，
「宗教就失去其真正的意義，即在生



活中聆聽天主的聲音，以實現祂的旨
意－這是我們存在的真理－從而使我
們活出主內自由的真生命；否則宗教
則淪為次要實踐的習俗罷了。」[1]

當然，那些經師們的生活幾乎都專注
於外在的虔誠，和去糾察他人瑕疵的
熱忱上，雖然在他們年輕時，都曾品
嘗過真神的經驗。當然，那時他們曾
慷慨地回應了分享天主生活中愛的邀
請，並懷抱真正的渴望。在閱讀這類
經文時，我們都不止一次地考慮這一
事實，並質疑：他們熱愛上主的初衷
呢？畢竟，我們不能僅因為那些從未
放棄他們作為宗教領袖頭銜的經師，
而稱他們為「信實的」。那麼，究竟
什麼是忠誠？

當聖施禮華反思這個把每一信徒與教
會聯繫在一起的環節時，他強調這不
只是一個「（在教會內）留下來」的
問題。關鍵不單純是擁有一張領洗證
書、或參加某些儀式而已。「信仰基
督教並不是一種輕鬆的生活方式。僅



僅留在教會裡，任憑歲月的流逝是不
夠的。在我們的生命中，在身為基督
徒的生活中，我們的第一次皈依－我
們每個人都依稀記得那個獨特的時
刻，當我們清楚地瞭解上主對我們一
切的要求－當然非常重要。但後來的
皈依更加重要，而且要求越來越
大。」[2] 忠誠與負面的態度毫不相
干；它不是單純的「不在教會外面」
而已。反之，需要的是我們不斷更新
的回應，向與時俱進的新意開放，就
是由連續不斷的皈依所構成。為了建
立一個真正忠誠的生活，我們必須牢
記，依照我們的個人生命史，我們只
是暫時的存在：隨著時間的流逝，我
們成為我們自己。

眼前的虛假安全

為了想更透徹地理解時間的本質，真
不知吸引了古今中外多少的思想家和
作家。同樣在電影中，例如，我們發
現許多故事都在利用時間作試驗：用
暫停、向前或向後、刪除時間的手



法，玩弄一個假設的可能性。時間是
人類生命之謎的一部分。奧思定承
認：「我的心急欲解開這個糾纏不清
的謎，已被止不住的渴望所點燃。」
[3] 在我們這個時代，一個越來越慣於
即時性的文化中，這種與時間的關係
具有一種特殊的意義。由於我們有諸
多可能在「此時此地」體驗到我們存
在的許多方面，從溝通到購買商品或
產生情感，因此我們可能將需要時間
才能結出果實、展示美麗、成長強壯
的事物，反而視之為怪異的、幾乎不
可觸及的。而忠誠卻正是位居其中，
毫不例外。

時間可以意味著機會、發展、生命。
但同時也可以意味著延遲、短暫、乏
味。我們怎樣才能把時間看成盟友，
而非敵人？我們怎樣才能把時間看成
是天主旨意的途徑，從而使快樂和富
於績效的生活充滿著陪伴及和平，成
為我們的好光景？忠誠，因為它不是
即時的情感或即時的獎賞，所以在成
為事實的過程中，總是伴隨著一些不



確定性，然而可斷言它是良性的，因
為它要求我們一直維持關注的態度；
令我們始終保持愛的創意。

由於這是個產生在兩人之間的善，因
而忠貞經常面臨著這類的誘惑：想要
我們用自己刻板的、快速的虛假安全
感，來取代需要時間的「正面的不確
定性」，因而排擠了對方。在心理
上，我們可能會受到把對方擱在一邊
的誘惑，取而代之的是為自己的需求
而量身訂做的即時安全。這就是以色
列人民在與天主的關係中時常發生的
情況。聖經向我們顯示了對真神的忠
誠與偶像崇拜之間的差別，即是否把
信仰放在我們自己用雙手建造、可掌
控的東西上。

試想天主深愛的子民，打造了一個金
屬雕像來敬拜的場景，實在令人難以
想像。「眾百姓即將他們耳上的金環
摘下，送到亞郎跟前。亞郎從他們手
裡接過來，制了一個模型，用來鑄了
一個牛像。他們遂說：『以色列，這



就是領你出埃及國的天主。』」（出
32:3-4）是什麼原因導致了人民如此
的混亂？是什麼讓他們認為自己被真
正拯救、陪伴他們上路的「那位」拋
棄了？答案就在聖經的同一頁上：他
們所以這樣做，只是因為「百姓見梅
瑟遲遲不下山。」（出32:1）他們被
自己焦急的心情，想加速天主的時間
所出賣了；他們讓自己被需要立即得
到可測量、可量化的安全感衝昏頭
腦，而不是將自己交付給信德的保
證。

那麼，偶像崇拜和忠誠之間的區別到
底是什麼？當我們允許自己受到尋找
安全感的誘惑時，我們就在崇拜假
神；但這並非出於對他人的愛、出於
視他人為禮物的安全感，而是基於自
我肯定的安全感；基於自己能掌控的
安全感。金牛犢的那段歷史延續了無
數世紀，我們可找到許多不同崇拜偶
像表達方式。今天，偶像崇拜的形式
更是光怪陸離：我們寄望人具有天主
才能滿足所期待的非凡超聖之神能；



把我們的職業生涯，視為贏得掌聲之
處；為縱容自我的嗜好，而剝奪我們
所愛的人的時間；甚至可能是過去曾
引導我們找到真神的某些虔敬習俗，
現在也變相了。

在困難的時刻，當我們的內心世界被
動搖時，我們就想逃離時間的眩暈；
當我們想告訴自己，自己是很重要、
而非無足輕重的，我們即會陷入鑄造
金牛的誘惑。那麼，忠誠的意思就是
先揭露那些人手制做的假安全面具，
進而把我們的信賴全然放在天主身
上。「信德是忠誠的基礎。不是徒勞
地信賴我們人的能力，而是相信天
主，相信祂是希望的基礎。」[4]

情感幫助我們認識真理

「忠誠涵蓋了我們生活的各個層面，
因為它涉及整個人的智力、意志、感
受、關係和記憶。」[5] 這就是為什麼
耶穌宣稱天主要求的不僅是我們的言
語，或僅是對某些外在誡命的履行，
而是在於我們的內心。祂在另一個場



合引用先知歐瑟亞的話說，「我喜歡
仁愛勝過祭獻。」（參瑪9:13）當一
個法利塞人問及最重要的誡命時，祂
再次用聖經中的話回答：「『你應全
心，全靈，全意，愛上主你的天
主。』這是最大也是第一條誡命。」
（瑪22:36-38）

在宣講聖神的教義中，聖若望保祿二
世解釋了三位一體的第三位如何「滲
透和感動我們的整個存在：智力、意
志、情感和身體的本性，以致我們的
『新本性』使時空充滿了福音的新
意。」[6] 我主熱切地渴望我們的幸
福，因此祂不希望我們內部有「骨
折」。祂希望我們與祂的關係完全透
明，將我們的智慧、欲望、情感、大
大小小的決定越來越圓滿的整合起
來…我們存在的所有面向應隨著時間
的推移而不斷成熟，形成持續增長的
合一體。為了建立一種深刻忠信的關
係，我們官能的和諧發展是攸關重要
的。



「我也希望你們有強烈的感情，」聖
施禮華說：「一個人如果不把自己的
心放在他所做的事情上，是會不愉快
的，心性是扭曲的。」[7] 在許多聚會
結束時，主業團的創始人祝福那些懂
得用真情處事的「有心人」。因為我
們必須把我們的心放在自己所做的事
上。「耶穌是真正的人，亦有其情
緒。面對耶路撒冷的拒絕，祂感到憂
苦（瑪23:37），甚至流淚（參路
19:41）；對別人的苦難，祂也表示
憐憫之情（穀6:34）；祂看到別人哭
泣，而感到難過（參若11:33）；亦
因朋友身故而流淚（參若11:35）。
從這些真情流露的表現可見，祂人性
之心是向別人敞開的。」[8]

我們的感情需要培養、需要成熟、需
要學習；因它可表達真實的自我和自
身的關係。我們需要把我們存在的這
方面，作為我們回應天主的核心部
分，以便能夠及時做出關乎我們生活
的決定。在此，我們必須要留意避免
兩個極端：一是有些人否認感情和情



緒的價值，試圖讓它們沉默，彷佛不
存在一樣；二是那些只憑感覺做決定
的人。在這兩種情況下，其結果不外
是以脆弱的方式活著；要麼是像把自
己捆綁在偶像上的人的僵硬而告終；
要麼是不斷的改變方向，讓自己被最
直接的感知牽著鼻子走的迷茫而告
終。這兩種情況都不能為喜樂的信實
開闢出沃土。如果我們不學習將情感
融入成熟的生活，就會產生對未來的
恐懼，對做出重大決定的恐懼，這會
破壞我們曾經提過的：「是的，我想
這麼做」的穩定性。反之，如果我們
將逐漸成熟的情感與我們的智力結
合，就會導致一個穩定的生活，在這
種生活中，既能享受好事，亦能順服
地、平靜地承受任何變故的發生。

喚醒我們愛的召喚

在另一個耶穌疲憊不堪的日子，祂靠
在井邊休息時，被一位非猶太人的婦
女注意到。我主知道這個撒瑪黎雅婦
女的心、她動盪不安的生活、她婚姻



不幸的痛苦，使她一再深受傷害。因
此祂也明白，她對真正幸福的渴望和
對和平的憧憬！所以祂直入主題說
道：「你說：『我沒有丈夫，』正
對；因為你曾有過五個丈夫，而你現
在所有的，也不是你的丈夫：你說的
這話真對。」（若4:17-18）這個撒
瑪黎雅婦人可能已經認命了，認為忠
誠為她是不可能的；她甚至認為人不
是為這偉大崇高的品德而造的。

也許我們在自己的遭遇中，或在我們
所愛的人的生活裡也有過類似的經
歷。然而這一切並不妨礙我們重新開
始過忠信的生活，忠信與幸福是同義
詞。耶穌對我們說，就像這個婦女一
樣，雖然她還不明白，但是她很快即
會成為祂的門徒，開始度新生活：
「但誰若喝了我賜與他的水，他將永
遠不渴；並且我賜給他的水，將在他
內成為湧到永生的水泉。」（若
4:14）耶穌面對一個生命中屢遭挫
折、打擊的受傷者，「祂回應婦人對
真愛的渴求，讓她擺脫所有使其生活



黯淡無光的事物，指引她認識福音的
圓滿喜樂。」[9] 意識到那位撒瑪黎雅
婦女心中那份對愛的深層召喚的嚮
往，基督果斷地採取行動，邀請她有
個新的皈依。「這是天主之愛對我們
的愛之呼喚，在這種關係中，天主的
信實總是首先介入的。」[10]

[1] 本篤十六世，三鐘經，2012年9月
2日

[2] 聖施禮華《基督正在經過》57

[3] 聖奧思定《懺悔錄》11冊書，22
章

[4] 范康仁蒙席《牧函》2022年3月
19日，7

[5] 同上，1

[6] 聖若望保祿二世，一般接見，
1998年10月21日

[7] 聖施禮華，家庭聚會筆記，1972
年10月2日



[8] 方濟各《愛的喜樂》144

[9] 方濟各《愛的喜樂》294

[10] 范康仁蒙席《牧函》2022年3月
19日，2

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/Shi-

Zhi-De-De-San-Rang-Shi-Jian-Cheng-
Wei-Meng-You/ (2026年1月16日)

https://opusdei.org/zht/article/Shi-Zhi-De-De-San-Rang-Shi-Jian-Cheng-Wei-Meng-You/
https://opusdei.org/zht/article/Shi-Zhi-De-De-San-Rang-Shi-Jian-Cheng-Wei-Meng-You/
https://opusdei.org/zht/article/Shi-Zhi-De-De-San-Rang-Shi-Jian-Cheng-Wei-Meng-You/

	「是值得的！」（三）：讓時間成為盟友

