
opusdei.org

什麼是彌撒中的成聖
體？

聖施禮華常說：「彌撒聖祭是
天主那無限的瘋狂。」當司鐸
「以基督的身分」對著麥麵餅
和葡萄酒誦唸成聖體的祝聖詞
時，基督在聖體中的臨在就開
始了。本文專注於彌撒的這個
核心部分。

2025年4月14日

摘要



1. 什麼是彌撒中的「成聖體」？它與
實體轉變是否相同？

2. 為什麼成聖體很重要？

3. 它發生在彌撒中的哪個時刻？

4. 誰可以進行成聖體？

5. 彌撒以外可以成聖體嗎？

1. 什麼是彌撒中的「成聖體」？它與
實體轉變是否相同？

在彌撒禮儀中，「成聖體」指的是一
個核心時刻，當司祭藉著基督的話語
和祈求聖神，使餅酒轉變成為基督的
體血。祝聖後的餅酒形持續多久，基
督的臨在就持續多久。（參閱《天主
教教理》，1377）教會忠於主的命
令，為紀念祂，繼續做祂在受難前夕
所做的，直到祂光榮地再來。（參閱



《天主教教理》，1333，《彌撒經書
總論》，79d）

藉著祝聖，餅酒發生實體轉變而成為
基督的體血。生活的、光榮的基督，
祂的體血、連同祂的靈魂和祂的天主
性，真正地、真實地、且實體地臨現
於祝聖過的餅酒的形下。（參閱《天
主教教理》，1413）教會將這種轉變
稱為「實體轉變」，因此我們可以恰
當地說，透過祝聖儀式，餅酒轉化為
基督的體血。

與聖施禮華一起默想

我們做不到的，我主卻能做到。
耶穌基督，真天主真人，祂臨別
贈與我們的不是象徵，而是一個
實體。祂本人要親自留下來與我
們同在。祂要到聖父那裏去，但
祂也要常留人間。祂贈與我們
的，不是普通留念的禮品，不是
一幀相片，相片日久天長也會褪
色發黃，影像糢糊，除了同輩人
以外，誰也不會對它感興趣。祂

• 



贈與我們的是祂本人，連同祂的
體血、靈魂和天主性，真真實實
地臨現於餅酒形下。（《基督剛
經過》，83）

Quam oblationem…祝聖的時
刻臨近了。現在，基督在彌撒中
再一次藉司鐸親自行動：「這就
是我的身體」……「這一杯就是
我的血」。耶穌與我們同在！餅
酒的實體轉變
（transubstantiation）重現天
主無限聖愛的奇蹟。今天，當那
時刻再次出現時，我們不需言辭
向我主說：天下沒有任何事物能
把我們與祂分開。當祂在脆弱的
餅酒外形下，毫無防範地委身交
予我們的雙手時，祂已使我們心
甘情願地成為祂的奴僕。「求祢
讓我們時常因祢而生活，品嚐祢
愛的甘飴。」（《基督剛經
過》，90）

2. 為什麼成聖體很重要？

• 



成聖體很重要，因為在彌撒中，它是
聖體聖事的實在的臨現，基督徒藉此
進入「與真正臨在於祝聖後的餅酒中
的基督共融。」（教宗方濟各，2018
年3月7日的教理講授）正如聖經所記
載的，教會從一開始就舉行這件聖
事：「他們專心聽取宗徒的訓誨，時
常團聚，擘餅，祈禱。」（宗2:42）
這個做法回應耶穌基督在最後晚餐中
所表達的渴望：「你們要這樣做，來
紀念我。」（路22:19；格前
11:24-25）耶穌用這些話語來囑咐門
徒們領受祂聖事性的臨在的這個恩
賜，並重複地這樣做，「直到我再
來」（參閱格前11:26）。

聖體聖事不單是提醒人們在歷史中發
生過的一件事。它是透過禮儀慶典來
「實現」，「紀念基督、祂的生活、
祂的死亡和復活、以及祂在父前的代
禱。」（參閱《天主教教理》，
1341）因此，藉著聖神的德能和基督
的話語，在成聖體時，「基督就是如
此真實而奧妙地臨現」（《天主教教



理》，1357）在人們中間，使他們能
夠與祂共融。正如教宗聖若望保祿二
世所強調的：「感恩聖祭，是基督救
恩于信友團體中的臨在，也是他們的
精神食糧，因此是教會在歷史旅程中
最寶貴的財產。」（《活於感恩祭的
教會》通諭，9）

與聖施禮華一起默想

我們現在必須結束這段祈禱。請
你們在靈魂深處親切細味天主的
無限美善，意識到基督將親臨這
些麵餅中，包括祂的體血、靈魂
和天主性。虔誠恭敬地朝拜祂
吧！在祂面前重申你們愛的虔誠
奉獻。不要怕對祂說你們愛祂。
感謝祂日復一日地賞給你們祂慈
愛的印證。勉勵自己滿懷信賴之
心去領聖體。這愛的奧蹟使我驚
奇讚歎，不能自已！在此奧蹟
中，我主竟來把我的心靈作為祂
的王座，且向我保證，只要我不
拋棄祂，祂永遠都不會離開我。

• 



在基督臨在的安慰下，在聖體的滋養
下，我們在現世要忠心耿耿，那麼我
們也將在天堂裏與耶穌和聖母同奏凱
歌。「死亡！你的勝利在那裏？死
亡！你的刺在那裏？……感謝天主賜
給了我們因我們的主耶穌基督所獲得
的勝利。」（《基督剛經過》，
161）

這是愛的奇蹟。「這確實是天主
子女的神糧。」永生聖父的首生
子耶穌把自己交付給我們，作我
們的神糧。這同一耶穌也在天堂
佇候着我們，等待迎接「祂的賓
客，同祂一起繼承天父的嗣業的
人，作祂隨從的人」。因此，
「凡以基督為神糧的人雖死於
世，卻享有永生，因為基督就是
永生」。

對得享聖體真瑪納神慰的基督徒來
說，永福早已始於現世。舊生命已一
去不復返了。讓我們棄絕舊我的一切

• 



陳腐，脫胎換骨「使我們的心靈言
行，內外一切，煥然一新。」

這就是喜訊，這就是好消息。說是
「消息」，因為它宣告我們夢想不到
的深情摯愛。說是「好」，因為沒有
比與至善的天主結合為一更好的了。
這就是喜訊，這就是好消息，因為它
以難喻的方式讓我們預嚐天堂的滋
味。（《基督剛經過》，152）

3. 它發生在彌撒中的哪個時刻？

教會自起初就一直舉行彌撒聖祭，並
且分它為「聖道禮儀」和「感恩禮
儀」兩個部分。聖道禮儀包括宣讀和
聆聽教會所提供的聖經章節。然後，
「感恩禮儀」包括呈獻餅酒、內容包
括了成聖體的祝聖詞的感恩祈禱（即
感恩經），和領聖體禮。（參閱《天
主教教理》，1345-1355）

實體轉變的本質和必要元素是：由小
麥製成的麵餅和由葡萄釀成的酒，兩
者被稱為「麵餅酒形」；以及由司祭



以基督的身分誦唸的祝聖詞。這祝聖
詞是：

祂在受難的前夕，把麵餅拿在祂神聖
而可敬的手中，舉目向天，仰望祢—
祂的全能天主聖父，感謝讚頌祢，把
麵餅分開，交給祂的門徒說：

你們大家拿去吃：這就是我的身體，
將爲你們而犧牲。

晚餐後，祂同樣拿起杯來，又感謝了
你，交給祂的門徒說：

你們大家拿去喝：這一杯就是我的
血，新而永久的盟約之血，將為你們
和眾人傾流，以赦免罪惡。你們要為
紀念我而舉行這事。（《羅馬彌撒經
書》）

藉著基督在建立聖體聖血時所用的說
話的力量，以及祂透過司鐸而做的行
動，與聖神的德能共融，基督的聖體
和聖血就以聖事的方式臨現於餅酒形
下。（參閱《天主教教理》，1353）



「基督在聖週四的晚上建立了聖體聖
事。祂要每次當司鐸面對酒餅唸成聖
體的祝聖詞時，祂的祭獻都能以不流
血的方式重新呈現。過去二十個世紀
以來，無論是在最卑微的小教堂，或
是在最宏偉的大教堂或聖殿，復活後
的主已經千百萬次地將自己獻給祂的
子民。」（教宗本篤十六世，2008年
9月13日於巴黎的講道）

與聖施禮華一起默想

我要強調，彌撒是天主的行動，
是天主聖三的行動。它不單是人
的活動。獻祭的司鐸只是實行我
主的願望，為天主的行動提供自
己的身體和聲音而已。他不是以
自己的名義行事，而是以基督的
身分，因基督的名義行動（in
persona et in nomine
Christi）。（《基督剛經過》，
86）

聖體的奇蹟不斷重演。聖體具有
耶穌本人的一切特徵。祂是真天

• 

• 



主真人，是上天下地的主宰，祂
竟以最自然而尋常的方式把自己
交付給我們，作我們的神糧。天
主聖愛等候我們已有二千年之
久。這可是一段漫長的歲月，但
又不盡然，因為對於戀愛中的人
來說，時間轉眼飛逝。

耶穌受到自己愛情的催迫，受到祂願
意教我們去愛的渴望的催迫，竟降臨
世界，寓身於聖體聖事中永留人間。
「祂既然愛了世上屬於自己的人，就
愛他們到底。」聖若望一開始便用此
語來記述逾越節前夕所發生的大事。
那時，耶穌「拿起餅來，祝謝了，擘
開說：『這是我的身體，為你們而捨
的，你們應這樣行，為記念我。』晚
餐後，又同樣拿起杯來說：『這杯是
用我的血所立的新約，你們每次喝，
應這樣行，為紀念我。』」（《基督
剛經過》，151）

4. 誰可以進行成聖體？



在每一個禮儀慶典中，所有信友都會
積極地參與其中。「聖事慶典的舉行
者是整個團體，即基督的身體聯合其
元首。」（《天主教教理》，1140）
然而，每個成員都蒙召去履行一個特
定的角色，因為「每個肢體，都有不
同的作用。」（羅12:4）成聖體是由
司鐸執行的，司鐸是「基督的一個形
象，他宣讀這些話語，但其效力和恩
寵是來自天主的。」（金口聖若望，
De proditione Iudae homilia 1，
6）的確，藉著聖秩聖事，司鐸領受
了一種恩寵，使他們能夠舉行各種敬
拜的行動，尤其是成聖體，好為其他
的信友服務。

這並不表示其他人沒有一個重要的角
色，因為「這種全體民眾完整而主動
的參與……是信友汲取真正基督精神
的首要泉源。」（梵蒂岡第二屆大公
會議《禮儀獻章》，14）在這個意義
上，儘管信眾不能舉行成聖體的儀
式，但他們的角色是基本的。「舉行
感恩祭既是整個教會的行為，因此，



每人在感恩祭中，該按他在天主子民
裡的身分，完全盡好只屬自己分內的
職務。按照這準則，感恩祭中過去有
時曾被忽略的某些部分，如今實應加
以重視。這天主子民是基督的寶血所
贖回、被主所召集、由祂的聖言所滋
養的。這子民的被召，是為向天主呈
獻全人類的祈求，並藉奉獻基督的祭
獻，而在基督內感謝天主救贖的奧
蹟。最後，這子民也藉著領受基督的
體血，而團結一起。」（《彌撒經書
總論》，5）

與聖施禮華一起默想

我主耶穌基督，似乎惟恐其他所
有的證據還不足以證明祂的仁
慈，便建立了聖體聖事，使祂自
己常能與我們親密相偕。祂之所
以如此，乃是受到愛的推動。祂
本身無求於人，卻不願與人分
離，這實在是令人難以徹底理解
的。至聖聖三愛人如此，把人高
舉到聖寵的品位，且按照天主的

• 



肖像與模樣造了人。天主把人從
罪惡 —— 從亞當的罪，從亞當
子孫承襲的原罪，也從人的本罪
—— 中救贖出來，並切願寓居
於人的靈魂中：「誰愛我，必遵
守我的話，我父也必愛他，我們
要到他那裏去，並要在他那裏作
我們的住所。」

天主聖三對人的愛，因聖體而卓絕地
永留人間。許多年前，我們從教理問
答中學到，聖體可被視為一個聖祭，
也可被視為一件聖事。而聖體同時在
共融聖事中作為祭台上的寶藏，也在
聖體櫃中呈現給我們。教會還訂立了
另一紀念聖體奧蹟的慶日，紀念在普
世聖體櫃中的基督聖體，就是基督聖
體聖血節（Corpus Christi）。今天
是聖週四，我們在彌撒聖祭和恭領聖
體時，同時把注意力聚焦在聖體作為
我們的祭獻，和我們的神糧之上。

我正在向你們談及天主聖三對人類的
愛。然而，有甚麼比彌撒更能說明這



一點呢？天主聖三在彌撒聖祭中共同
一致地行動。因此我喜歡重複集禱
經，獻禮經和領聖體後經的結束語。
我們向天主聖父祈求：「以上所求是
靠祢的聖子，我們的主耶穌基督，祂
和祢及聖神，永生永王。阿們。」

在彌撒中，我們持續地向天主聖父祈
禱。司鐸代表永恆的大司祭耶穌基
督，祂同時又是這聖祭所奉獻的犧
牲。聖神的行動雖以奧妙的方式進
行，卻確實臨在於彌撒之中。聖若望·
達馬森說道：「藉着聖神的德能，麵
餅轉化成基督的身體。」（《基督剛
經過》，84-85）

5. 彌撒以外可以成聖體嗎？

彌撒是由兩個部分組成，即聖道禮儀
和感恩禮儀。這兩部分緊密地互相結
合，形成一個崇敬的行動。（教宗方
濟各，2017年12月20日關於彌撒聖
祭的教理講授）因此，舉行成聖體的
禮儀，與彌撒聖祭是密不可分的。
「信友在彌撒中，享用天主之聖言和



基督之聖體的聖筵，能使他們獲得教
導和滋養。」（《彌撒經書總論》，
28）

與聖施禮華一起默想

我看到自己好比一隻小鳥，只慣
於飛很短的路程，從一棵樹梢飛
到另一棵樹梢，或者，最多飛到
三樓的陽台。有一天，牠成功地
飛到一座樓房的屋頂，（你可不
能稱那座樓房為摩天大樓）。

忽然間，有一隻老鷹攫走了我們的小
鳥，因為牠以為小鳥是牠的幼雛。在
老鷹強而有力的爪下，小鳥被帶到越
來越高的天空上，飛越山脈和被白雪
掩蓋的山頂，飛越白色的、藍色的、
粉紅色的雲層，越來越高，甚至能直
望太陽。然後，老鷹放開了小鳥而對
牠說：好了，你自己飛吧！

上主，願我永不再靠近地面飛翔。願
我經常被聖體裡至聖太陽 ── 基督
── 的光芒照亮！願我永不停止飛

• 



翔，直到我憩息在祢的心裡。（《鍊
爐》，39）

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/Shi-

Mo-Shi-Mi-Sa-Zhong-De-Cheng-
Sheng-Ti/ (2026年1月23日)

https://opusdei.org/zht/article/Shi-Mo-Shi-Mi-Sa-Zhong-De-Cheng-Sheng-Ti/
https://opusdei.org/zht/article/Shi-Mo-Shi-Mi-Sa-Zhong-De-Cheng-Sheng-Ti/
https://opusdei.org/zht/article/Shi-Mo-Shi-Mi-Sa-Zhong-De-Cheng-Sheng-Ti/

	什麼是彌撒中的成聖體？

