
opusdei.org

教會如何看待生態議
題？

關懷與守護自然界，是我們這
個時代的「徵兆」之一。本文
彙整了若干教會訓導資源，以
信仰的角度，闡明教會在「關
愛受造界」的視野與立場。

2025年5月29日

「我們想給子孫和正在成長的孩子一
個怎樣的世界？（……）我們要看清
人的尊嚴正受的威脅。首要的是，是
否留下一個不宜居住的地球予子孫，



這由我們決定。此問題對我們有極大
的影響，因為這與我們旅居在世的終
極意義有關。」（教宗方濟各《願祢
受讚頌》160）

概括

教會如何看待生態議題？

聖經和教會訓導中的生態觀

對生態承諾的必要性

《願祢受讚頌》和整體生態學

教會如何看待生態學？

關懷守護自然，是我們這個時代的
「徵兆」之一；教會自梵蒂岡第二次
大公會議以來，亦在天主教社會教導
中就這個主題加以反思。

1. 



根據聖經的教導，天主教信仰相信人
是整個創造的高峰，本質上優於自然
的存在。天主把自然界的治理權託付
給人，以促進人類的整體發展。然
而，人是以上主的名義治理萬物，作
為天主創造的管家，因此人的治理權
並非絕對無限的。天主將世界託付給
人，期望人以負責任的態度管理，以
確保整體和永續的福祉。因此，與生
態相關的抉擇和行動（即對天主所創
造世界的使用），必須服從道德法
則，與其他人類的選擇一樣，都要受
到倫理的約束。

人與世界的關係是構成人性的本質和
要素。這種關係是根源於人與天主更
深層的合一。（參閱《教會社會教義
綱要》452）天主在創造人類時，賦
予他照顧自然的責任，並委託他透過
勞力，協助受造界，持續而又圓滿的
做出貢獻。（參閱創1:26-29）

事實上，基督信仰的人類學幫助我們
明瞭，生態的退化乃是原罪的結果；



我們與自然的關係已經受損。經驗顯
示，科技進步的發展可能對自然界造
成不良的後果。因此，教會看待生態
危機，不僅視之為技術與科學層面的
挑戰，更是一項道德問題。人類忘記
了對受造界與造物主應有的敬畏與尊
重。基督徒蒙召，在現世的具體事務
中為天國勞動，深信人類智能越增
進，則個人及團體所有責任亦越擴
大。（參閱《論教會在現代世界》牧
職憲章34）

與聖施禮華一起默想

聖施禮華的教導，以生態學的語彙表
達了基督信仰的訊息。他邀請我們懷
著熱切的愛去珍惜天主創造的一切和
這個世界，傳揚一種靈修，就是由內
而外去聖化一切世俗架構，使其在基
督內達到圓滿，這是幫助我們理解當
代環境問題的關鍵點。

信德教導我們整個受造的世界、
地球和其他天體的運行，古往今
來的一切善行善功，簡而言之，

• 



宇宙萬物，都是來自天主，也要
歸向天主的。（《基督剛經過》
130）

基督來救贖人性，而不是要摧毀
它。從主身上我們可以學到一
事：如果我們不能善待他人，我
們就不是基督徒，因為其他人也
是主的受造物，也是按天主的肖
像而造。（《天主之友》73）

上主願意祂的子女，即我們這些
已領受信德恩賜的人，宣講創世
的原始樂觀──對世界的愛，這
就是基督徒的中心訊息。因此，
你應時常在你的職業工作中保持
熱忱，並熱衷於努力建設現世的
城市。（《鍊爐》703）

2. 聖經和教會教導中的生態學

• 

• 



教會關於生態的省思，其核心早已在
《創世紀》中顯明：「按天主肖像而
受造的人，曾接受了征服大地及其所
有的一切，並以正義及聖德治理一切
的命令。」（《論教會在現代世界》
牧職憲章34）因此，天主將動物、植
物和其他自然萬象的照護，託付給人
來管理。如果在合理的範圍內，並對
治療及救人的生命有所助益，那麼，
在動物身上作醫學及科學的試驗，是
道德上可以接受的作法。（參見《天
主教教理》2417）對自然的使用必須
常懷敬畏之心，因為這世界是天主創
造的，祂是唯一的主宰，祂看所造的
一切都是美善的。

在新約中，耶穌來到世界是為了恢復
那因罪而被破壞的秩序與和諧。借著
祂修和人與天主的關係，祂也使人與
世界重新歸於和睦。雖然人的最終歸
宿是天國，然而，那「新天新地」的
初果，以其奧秘，已經臨在於今世之
中。基督徒繼續救恩的工程，也應關



注於促進這個世界的完善，特別是在
為人類社會的進步做出的貢獻。

歷代教會的聖人也為這一立場做見
證，其中聖斐理·內利和聖方濟各．亞
西西堪稱典範，他們對自然界表現出
溫柔與敬愛之情；聖若望保祿二世更
將聖方濟各列為「生態主保聖人」。

自梵蒂岡第二次大公會議以來，歷任
教宗都敦促基督徒要善盡照護自然界
的責任：保祿六世對聯合國設立「世
界環境日」的倡議表示歡迎，並邀請
人們在這個議題上提升該有的意識。
聖若望保祿二世警告人們，不要將自
然視為征服的對象，也不要在強調所
有生命的尊嚴時，抹殺人類較高的責
任地位。此外，《天主教教理》也明
確列出多條關於「尊重受造界完整
性」的教導（2415-2418）。

本篤十六世也在其通諭《在真理中實
踐愛德》（48-52）中進一步闡述了
這一主題，他重申說：「為了保護環
境、資源和氣候，所有國際領袖要採



取共同行動，樂意釋出誠意，在工作
裡尊重法律及推動與全球最落後地區
的團結互助。」

教宗方濟各近年來致力推動生態意
識。通過他的通諭《願祢受讚頌—論
照護我們共同的家園》，以及在多次
公開接見和講話中，都展現出深切的
關注。

簡而言之，教會關心人與自然的關
係，就像她關心人生命的一切層面，
正如人與天主的關係一樣：「大自然
表達天主愛與真理的計劃。它先我們
而有，是天主賜予我們的生活環境。
它向我們講論造物主（參閱羅1:20）
及祂對人類的愛。萬物被預定在時問
終結時要『總歸』於基督（參閱弗
1:9-10；哥1:19-20）。所以，自然
界也是一個『呼召』。」（《在真理
中實踐愛德》48）大自然固然不比人
更尊貴，但它是天主救恩計劃的一部
分，因此，理當受到保護與尊重。



3. 對生態承諾的必要性

根據上述原則，人類對自然的行為應
當建基於這樣的信念：大自然是天主
交託在人手中的恩賜。

因此，教會邀請我們銘記，有關地上
資源的使用是全人類共同面對的挑
戰。

保護環境是全人類都要面對的挑戰，
這是共同和普世的責任—尊重大眾的
福祉。（參閱《綱要》466；《在真
理中實踐愛德》49-50）

保護環境的責任不獨是為了滿足目前
的需求，亦是為了未來所需。（參閱
《教會社會教義綱要》467）總之，
若要有可持續的發展，就不可能排除
世代之間的精誠團結。（參閱《願祢
受讚頌》159）



4. 《願祢受讚頌》和整體生態學

在《願祢受讚頌》通諭中，教宗方濟
各探討了氣候變遷、水資源問題、生
物多樣性喪失、社會退化、技術發
展、財物的共同命運、全球化、世代
之間的正義以及宗教與科學之間的對
話等議題。

此外，教宗也邀請我們思考整體生態
觀的多重層面，也就是一種包含了人
類與社會層面的關注。（參閱《願祢
受讚頌》137-162）

由於環境危機與貧窮之間存在錯綜複
雜的聯繫，而且環境惡化影響最深的
是弱勢群體，教宗強調我們在面對生
態、社會、文化和經濟層面的議題
時，必須以正義和愛德為最高指引。

最後，教宗方濟各邀請我們進行生態
的皈依，「通過這種皈依，好使我們
與耶穌基督相遇的成果，能顯示在我
們與周遭環境的關係中。活出我們的
使命，而成為天主化工的保護者，是



個重要的生活美德；絕非可有可無或
次要的基督信仰經驗。」（《願祢受
讚頌》217）

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/

Jiao-Hui-Ru-He-Kan-Dai-Sheng-Tai-Yi-
Ti/ (2026年1月22日)

https://opusdei.org/zht/article/Jiao-Hui-Ru-He-Kan-Dai-Sheng-Tai-Yi-Ti/
https://opusdei.org/zht/article/Jiao-Hui-Ru-He-Kan-Dai-Sheng-Tai-Yi-Ti/
https://opusdei.org/zht/article/Jiao-Hui-Ru-He-Kan-Dai-Sheng-Tai-Yi-Ti/

	教會如何看待生態議題？

