
opusdei.org

教會的超性目的

《教會的超性目的》是聖施禮
華於1972年5月28日發表的一
篇講道，也是《熱愛教會》一
書中收錄的三篇講道中的第二
篇。

2026年1月20日

聖施禮華在這篇講道中說：「聖保祿
在致厄弗所人書第一章裡斷言，基督
所宣佈的天主的奧跡，是在教會內實
現的。（……）這是一個深不可測的
奧蹟，完全出於無償的愛。（……）



天主的愛是無限的。聖保祿也告訴我
們，我們的救主『願意所有的人都得
救，並得以認識真理。』

這是教會唯一的目標：拯救人靈，一
個一個地拯救。因此，聖父派遣祂的
聖子，而『我也派遣你們』。教會由
此領受教授祂的信理和施洗的命令，
好使至聖聖三寓居於在那些處於恩寵
中的人靈裡。」

《忠於教會》、《教會的超性目的》
和《永恆的司鐸》是主業團創辦人聖
施禮華所作的三篇講道，收錄於《熱
愛教會》一書中。

讓我在開始時即提醒你們，聖西彼廉
告訴我們：「普世教會呈現出：是在
父、子和聖神的結合中聚集而成的民
族。」因此，在今日天主聖三慶節宣
講教會是適合的。教會紮根於我們天



主教信仰這個基本的奧蹟，即天主三
位一體的奧蹟裡。

教父們都看到教會以天主聖三為中
心。注意聖奧思定如何清楚地指出：
「天主住在祂的聖殿裡。不但聖神，
還有聖父和聖子……因此，聖教會是
天主的聖殿，聖三的聖殿。」

當我們下個主日再聚會的時候，將思
考教會另一個奇妙的層面，我們將集
中注意教會的標記。我們待一會高歌
對聖父，聖子和聖神的信仰，然後便
會誦唸信經中教會的標記：我信唯
一，至聖，聖公，從宗徒傳下來的教
會。

凡真正愛上教會的人，已經知道如何
把教會的這四個標記跟聖三的信理連
繫在一起，因為聖三是我們信仰最高
深莫測的奧蹟。「我們信唯一，至
聖，至公，從宗徒傳下來的教會，因
為我們在教會內領受信德。在她內，
我們認識父子和聖神，並因父、及
子，及聖神之名領洗。」



艱難的時刻

我們需要時常默想教會是個深邃而偉
大的奧蹟，才永不會忘記這個事實。
在現世裡，我們不能完全了解教會。
如果人只運用理智來分析教會，那
麼，他們所看到的，不過是一群被某
些規條所束縛著，而且思想方式相似
的人，但那不是教會。在聖教會內，
我們公教徒找到自己的信仰，我們行
為的準則，我們的祈禱，我們的手足
之情。透過教會，我們與所有已經離
開人世，正在煉獄——受苦的教會
——中潔淨的弟兄，也與那些已經獲
享榮福直觀，並永遠愛慕天主聖三
——凱旋的教會——的弟兄團結一
起。教會既存在我們當中，又同時超
越歷史。她在聖母瑪利亞的覆蓋下誕
生，並繼續讚美她是自己在天上和人
間的母親。讓我們更堅信教會的超性
特質。如需要的話，讓我們高聲宣認
它，因為很多人雖身在教會之內，甚
至處於高位，但已忘記這些重要的真
理。他們所嘗試建立的教會形象既不



是至聖的，又不是唯一的，也不是從
宗徒傳下來的，因為這樣的教會不是
建立在伯多祿的磐石上。他們提出的
代替品不是至公的，因為它充滿不必
要的派系之爭，只是出於人的任性。
這不是什麼新穎的事。自從我們的主
耶穌基督建立了聖教會以來，我們這
位慈母不斷承受迫害。過去，人們公
開地向教會發動攻擊。現時，在很多
情況下，迫害已被掩飾起來。但是，
今天正如昨天一樣，教會繼續受到四
面八方的打擊。讓我再說一遍，不論
在習慣上或在性情上，我不是個悲觀
的人。如果我們的主已應許與我們在
一起，直至世界的終結（參閱瑪
28:20）的話，我們怎麼還可以悲觀
呢？當門徒們聚集在晚餐廳的時候，
聖神便降臨在他們身上，為教會首次
公開展現作準備。我們的天主父是慈
愛的父親。為幫助我們瞭解這一點，
聖經以生動的筆觸告訴我們，天主照
顧我們如同「自己的眼珠」（申
32:10）。祂不停透過聖神聖化祂愛
子所建立的教會。但是，教會正在經



歷艱辛的時刻。這些年頭確令人感到
十分失望。令人困惑的叫囂不絕於
耳，所有歷來曾經出現過的謬誤又大
吹大擂地重現。

信德。我們需要信德。倘若我們以充
滿信德的眼光觀看事物，便會見到
「教會內涵著她自己存在宗旨的詮
釋。誰默觀教會，以充滿愛慕真理的
目光看著她，必會承認，她雖由人組
織，也透過種種具體的方式來表現自
己，卻不受制於這一切，因為她本身
攜帶著唯一而普遍的光明的訊息，就
是釋放的，必要的，和神聖的訊
息。」每當聽到周圍異端論及我們的
聲音，便不禁感到哀傷正侵入我們的
靈魂。它們正是如此，因為我說話從
不喜歡轉彎抹角。我們看到人們肆無
忌憚攻擊婚姻和司鐸生活。我們見到
人們否認我們的聖母瑪利亞始胎無染
原罪和她的終身童貞，還有天主賜給
她的其他一切特恩。我們看到人們懷
疑：耶穌基督真實臨現聖體聖事的永
恆奧蹟，伯多祿的首席權，甚至我們



的主的復活等。這怎能不教人感到哀
傷？但是，你們要保持信心，因為聖
教會是不朽的。「如果教會的基礎轉
移，她便會動搖，但是，基督可以被
動搖嗎？只要基督一直是她不可動搖
的基礎，教會將保持穩固，直至時間
的終結。」

教會人性與神性的成份

正如基督同時具有人性和神性，如此
類推，在教會內也存在著人性和神性
的成份。沒有人看不到人性的部份。
在現世裡，教會是為人的，而人就是
教會的原料。當我們談論人的時候，
我們就是談論自由，因為自由容許偉
大與微賤並存，英勇與失敗並存。如
果我們只集中於教會人性的一面，我
們將永不理解她。我們仍遠離那進入
她中心奧蹟的門檻。聖經運用各種源
於日常生活的說法來描述天主的國，
以及天國在教會之內而臨於我們中
間。聖經把教會比作羊棧、羊群、屋
子、種子、葡萄樹、田園，而天主在



這些地方種植或建設。但是，有一個
很突出的措詞綜合了其餘的說法：教
會是基督的身體。「就是基督賜與這
些人作宗徒，那些人作先知，有的作
傳福音者，有的作司牧和教師，為成
全聖徒，使之各盡其職；為建樹基督
的身體」（弗4:11–12）。聖保祿也
寫道：「我們眾人在基督內，也都是
一個身體，彼此之間，每個都是肢
體」（羅12:5）。我們的信仰是何等
光耀！「祂又是身體——教會的頭」
（哥1:18）。

這是基督徒常常宣認的信仰。請與我
一起聆聽聖奧思定對我們說：「整個
基督是由頭和身體組成，這是我肯定
你們早已知道的真理。頭就是我們的
救主自己；祂曾在班雀比拉多執政時
受苦，祂從死者中復活以後，現今坐
在聖父的右邊。祂的身體是教會。不
是這個或那個教會，而是廣揚於世界
各地的教會。不但存在活人當中，還
有那些先我們而去的，以及那些直至
世界終結才來的，也屬於教會。整個



教會由全體信徒組成，因為他們眾人
都是基督的肢體，而基督則是教會的
頭。祂從天上管治祂的身體。儘管身
體看不到頭，但也因著愛而與它結
合。」

你們現在應該明白，為什麼可見的教
會不能與不可見的教會分割。教會既
是奧妙的身體，又是司法的團體。教
宗良十三世告訴我們：「教會是一個
身體，所以，教會為肉眼所看見。」
在教會可見的團體中，在那些建構現
世教會的人的言行裡，我們發現軟
弱、遲疑，甚至背叛的行為。但是，
這不是整個教會，也不要把教會跟這
種卑劣行為混為一談。另一方面，此
時此刻，仍不乏慷慨、英勇、聖潔的
生活；這一切都是寂靜的，透過服務
同一信仰的弟兄和眾人而分享喜樂。
我亦希望你們想一想，即使人性的缺
點多於英勇的行為，但教會清晰而不
可否認的奧秘事實仍繼續存在，儘管
感覺不到。教會依然是我們的主基督
的身體，聖神的行動，和聖父摯愛的



臨在。因此，教會的人性和神性是密
不可分的。「她從起初就是一個神聖
的社團，她在目標和方法上是超性
的，因為這些方法直接指向這目的。
但是，她既由人組成，所以也是人的
團體。」她在世上生活和行動，但她
的目標和力量並不在此，而是在天
上。「神恩性的」教會大概是基督精
神的唯一追隨者，而司法性的或「結
構性的」教會則是人的手工，受制於
歷史的盛衰。如果企圖把兩者分割，
將犯了嚴重的錯誤。只有一個教會。
基督建立了教會，既可見又不可見的
教會。它擁有基督親自賦予的聖統
制，是有組織的團體，以及基本的架
構，亦擁有一個隱密的超性生命；這
生命激勵維持教會，並給予活力。我
們必須回想，當基督建立祂的教會
時，「並未構想這樣的一個教會：包
含著許多類似但不同的團體，它們之
間並無使它們互相連繫成單一不可分
的一個教會團體……因此，當耶穌基
督論及建立祂的奧體——教會時，祂
無非是念及祂的教會，並稱它為自己



的教會：『我要建立我的教會』（瑪
16:18）。除此以外，誰若想建立另
一個非由耶穌基督所創的教會，自然
不可能是個真教會。」我再說一遍，
信德。我們今天慶祝天主聖三的節
日，就讓我們更相信，祈求天主聖三
賜予更大的信德。無論發生什麼事，
三位一體的天主總不能遺棄祂的淨
配。

教會的目標

聖保祿在致厄弗所人書第一章裡斷
言，基督所宣佈的天主的奧跡，是在
教會內實現的。天主父「將萬有置於
祂的腳下，使祂在教會內作至上的元
首，這教會就是基督的身體，就是在
一切內充滿一切的圓滿。」（弗
1:22）「天主的奧蹟是當時期一滿，
就使天上和地上的萬有，總歸於基督
元首。」（弗1:10）

這是一個深不可測的奧蹟，完全出於
無償的愛。「祂於創世以前，在基督
內已揀選了我們，為使我們在祂面



前，成為聖潔無瑕疵的。」（弗1:4）
天主的愛是無限的。聖保祿也告訴我
們，我們的救主「願意所有的人都得
救，並得以認識真理。」（弟前2:4）

這是教會唯一的目標：拯救人靈，一
個一個地拯救。因此，聖父派遣祂的
聖子，而「我也派遣你們」。（若
20:21）教會由此領受教授祂的信理
和施洗的命令，好使至聖聖三寓居於
在那些處於恩寵中的人靈裡。「天上
地下的一切權柄都交給了我，所以你
們要去使萬民成為門徒，因父及子及
聖神之名給他們授洗，教訓他們遵守
我所吩咐你們的一切。看！我同你們
天天在一起，直到今世的終結。」
（瑪28:18–20）

聖瑪竇福音以這些簡單卻美妙的話語
作總結，我們在此發現宣講信仰真理
的義務，聖事生活的需要，基督繼續
助佑教會的許諾。如果你們忽視這些
超性的要求，就不能忠於我們的上
主：遵守基督徒信仰和倫理道德的指



示，並使聖事成為我們超性的營養
品。基督在建立教會授予這命令。別
的一切都是次要的。

教會內的救恩

我們不可忘記，教會不僅是救恩的其
中一個方法，而是唯一的方法。這不
是人的意見，而是基督清楚表達的意
願。「信而受洗的必要得救，但不信
的必被判罪。」（谷16:16）因此，
我們斷言教會是救恩的必要途徑。在
第二世紀左右，奧利振指出：「誰願
意獲得救恩，就讓他來到這屋，好使
他能得救……不要讓任何人自欺欺
人：在這座屋以外，便沒有教會，沒
有人會得救。」聖西彼廉在論及洪水
時，說：「如果曾有人已逃離諾厄的
方舟，那麼，我們得承認，離棄教會
的人也許能逃離譴責。」教會之外無
救恩。這是教父們不斷提出的警告。
聖奧思定承認：「在公教會以外，你
可找到一切，但救恩除外。你可以擁
有榮譽和聖事；可以歌詠『亞肋路



亞』，和回答『亞孟』。你可以持守
聖經，相信聖父、聖子，和聖神，並
宣講那份信仰。但是，除了在公教會
外，你永不能找到救恩。」然而，正
如庇護十二世在二十多年前婉惜的
說：「為了獲得永恆的救恩，便需要
屬於教會，然而，有人把這個需要貶
低為空洞的信條。」這端教義紮根於
教會的共同救贖工作，詳細解釋基督
徒所肩負重大的使徒責任。在基督各
項明確的命令中，有一項是絕對的：
我們須藉著聖洗而與祂的奧體結合。
「我們的救主不但命令眾人進入教
會，也建立了教會，作為人得救的方
法；若不用這個方法，沒有人能夠進
入天主榮耀的王國。」誰不屬於教會
便不會得救，誰不領洗便進不了教
會，這是關乎信德的事。特倫多大公
會議確定，「在傳播福音之後，若無
洗禮，或若不願意領洗，那就不能成
義。」這是教會持續提出的要求，一
方面激勵我們懷有更大的使徒熱誠，
另一方面清楚展現天主對其受造物的
無限仁慈。



聖多瑪斯這樣解釋：「沒有領洗的情
況可分為二。首先，在現實和意願上
都沒有領洗，即那些人既沒有領洗又
不願意領洗：這現象清楚顯示，那些
具有理性的人輕視聖事。結果，那些
沒有聖洗的人便不能獲得救恩，因為
唯有透過基督才可得救，但他們不論
在聖事或心靈上，都沒有與基督結
合。其次，任何人可能在現實中沒有
領洗，但在意願方面則不然：例如：
有一個人希望領洗，但是基於某些不
幸，他在領洗前已死去。這樣的人雖
然實際上沒有領洗，卻可以獲得救
恩，因為他對於領洗的渴求，是出於
『信德，而信德是靠愛德而運作
的，』而天主從內在聖化人，因為祂
的權能並不束縛在可見的聖事裡。」
我們的主、天主從不拒絕賜予人超性
的永福，儘管這是完全白白的恩賜，
因為人尤其在犯罪後，就沒有權利得
到的。天主是無限寬宏的。「眾所周
知，有些人由於極端的無知而不認識
我們至聖的宗教，但是恪守天主刻在
眾人心裡的自然法律與規誡，願意服



從天主，度正直的生活。這種人，在
天主的光輝及其恩寵助佑之下，能夠
獲得永生。」唯有天主洞悉每個人的
心；祂不會一起拯救全體靈魂，而是
一個一個地拯救。在這世上，沒有人
能判斷任何人會得到永遠的救恩或永
遠的懲罰。

我們不要忘記，在罪惡中，良心被錯
誤扭曲，變得冷酷無情，抗拒天主的
救恩行動。這是為什麼我們必須傳播
基督的信理，信仰的真理，和基督徒
倫理的準則。這也是為什麼我們需要
聖事，因為所有聖事都是耶穌基督建
立的，作為施與恩寵的工具因，也醫
治因軟弱而產生的墮落的本質。最
後，這是為什麼我們需要常領告解和
聖體聖事。教會所有成員，尤其是教
會的牧者，都肩負著令人敬畏的責
任，而聖保祿也清楚指出：「我在天
主和那要審判生死者的基督耶穌前，
指著祂的顯現和祂的國，懇求你：務
要宣講真道，不論順境逆境，總要堅
持不變；以百般的忍耐和各樣的教訓



去反駁，去斥責，去勸勉。因為時候
將到，那時人不接受健全的道理，反
因耳朵發癢，順從自己的情慾，為自
己聚攏許多師傅；且掩耳不聽真理，
偏去聽那無稽的傳說。至於你，在一
切事上務要謹慎，忍受艱苦，作傳揚
福音的工作，完成你的職務。」（弟
後4:1–4）

考驗的時刻

我不能說，宗徒的預言有多頻繁地實
踐了，但除非你們是瞎了眼，才看不
見在我們這時代裡，它們幾乎徹底地
實踐了。人們不接受包含在天主和教
會法律中的信理。他們扭曲真福八端
的內容，把它們改變成社會政治的信
理。他們攻擊那些嘗試著成為謙遜
的，溫柔的，和心靈潔淨的人，認為
他們是無知的，或不合時宜的，只盲
目跟從過去的事物。他們拒絕承擔貞
潔的軛，並編造千萬個藉口來躲避基
督的神聖教訓。有一個症狀可綜合這
整個狀況：就是試圖改變教會的超性



目標。當他們談及「正義」的時候，
有些人不再了解聖德的生活，而解釋
為一種特別的政治鬥爭，或多或少被
馬克斯主義所影響，但是，這並不符
合基督徒信仰。為他們而言，「解
放」並不暗示個人逃離罪惡的戰爭，
而不過是一項人性的任務而已。這任
務本身也許是高尚的和公義的，但如
果它意味著輕視一件必要的事（參閱
路1:42），即靈魂個別的獲得永遠的
救恩的話，那麼，為基督徒來講就毫
無意義了。

有些人因與天主割離而瞎了眼睛——
「這民族用嘴唇尊敬我，他們的心卻
是遠離我，」（瑪15:8）他們所「編
造」的教會形象，與基督所建立的教
會毫無關係。甚至在祭台上舉行的聖
事，即重新奉獻的加爾瓦略山的祭
獻，都被褻瀆或被貶為他們所稱的人
與人彼此共融的象徵。如果我們的主
沒有為我們而犧牲自己，甚至傾流了
祂最後的一滴寶血，我們的靈魂將變
成怎樣？他們怎麼可以輕視這個基督



真實臨在聖體櫃裡的永恆奧蹟？祂一
直留下來與我們一起，好讓我們向祂
傾訴，並愛慕祂。祂與我們一起，讓
我們預嘗未來的光榮，好使我們決定
永遠追隨祂的芳表。這些日子是考驗
的日子，我們須以不斷呼求上主（參
閱依58:1）縮短這些日子，求祂憐視
祂的教會，並再次把祂的超性真光賜
給教會的牧者和眾信徒的靈魂。教會
沒理由要企圖迎合人，因為厄娃子
孫，不論是個人或團體，都不能拯救
自己。唯有天主才能拯救。

愛護教會

今天，我們須大聲呼喊，須一再呼
喊，聖伯多祿昔日勇敢地向耶路撒冷
顯要所講的話：「這耶穌就是為你們
『匠人所棄而不用的石頭，反而成了
屋角的基石。』除祂以外，無論憑
誰，決無救援，因為在天下人間，沒
有賜下別的名字，使我們賴以得救
的。」（宗4:11–12）首位教宗——
基督在這磐石的上面，建立祂的教會



——如此說了。由於他孝愛上主，也
關懷上主託付給他的小小羊群所以這
樣做。初期教會的基督徒從他和其他
宗徒身上，學習溫和地愛慕教會。相
比之下，你們有沒有看到，今天人們
無情地談論我們的慈母教會？閱讀初
期教父對教會的熱情和愛慕的說話，
多麼令人安慰！聖奧思定寫道：「讓
我們愛上主我們的天主；讓我們愛祂
的教會！讓我們愛祂有如我們的父
親，愛她有如我們的母親。不要讓人
們說，『的確，我仍朝拜偶像，也詢
問附魔的和巫師，但我沒有擯棄教
會。我是教友。』你也許仍與你的母
親結合，但你已冒犯你的父親。也許
有別的人說：『天主禁止我，不可問
巫師或鬼神。也不可從事褻聖的占
卜，也不可崇拜魔鬼或石像。但是，
我屬於多那忒派。』如果他的父親為
他所冒犯的母親而報復，那麼，即使
他沒有冒犯他的父親，又有什麼用處
呢？」至於聖西彼廉則更簡略地描
寫：「誰不把教會視為他的母親，也
不能擁有天主作為他的父親。」在我



們的日子裡，很多人拒絕聆聽有關我
們慈母教會的真理。有些人希望重新
設計教會的制度，愚蠢地把某些民間
社會的民主模式引入基督的奧體裡。
或者，更糟糕的是，他們強烈要求教
會團體的所有成員在每一方面都同
等。他們拒絕相信教會因天主建立，
由教宗，偕同主教、執事，和平信徒
組成。基督就是意願這樣的教會。

按照天主的旨意，教會是一個聖統制
的機構。梵蒂岡第二次大公會議形容
教會是一個「有聖統組織的社團」，
在此，「職員秉有神權」。聖統制不
但符合自由，也服膺天主子女的自由
（參閱羅8:21）。我堅持，在教會
內，民主一詞是沒有意義的，因為教
會的聖統制是由天主的旨意而建立
的。但是，聖統制的意思是天主的管
理和聖神的秩序。它從不暗示純人性
的專制秩序，或沒有人性的暴制。我
們的主在教會內建立聖統制，不應淪
為專制，因為權威是服務和服從的召
喚。在教會內有平等，因為我們一旦



領洗，彼此就是平等的，眾人都是同
一天主、我們天父的子女。基督徒彼
此之間沒有分別，教宗與剛加入教會
的人之間沒有區別。但是，這種根本
的平等，並不表示我們可以在那些基
督已建立的事物裡，改變教會的結
構。藉著天主明確的旨意，不同的職
務意味著不同的能力，即透過聖秩聖
事所賦予聖職人員不可磨滅的「神
印」。這聖秩的最高峰，就是伯多祿
的繼承人，所有主教偕同他，並從屬
他，負起聖化、治理，和訓導的三重
使命。

請原諒我如此堅持，但我必須再次提
醒你們，信仰的真理是不能由大多數
投票表決的。信仰的真理構成「信仰
的寶庫」，即基督留給眾信徒，並託
付教會訓導當局保管的多項真理，必
須真實地教授和流傳。如果我們以
為，隨著人似乎越來越意識到彼此是
團結一致，互相連繫的，就應改變教
會的建構，好像它需要更新一樣，這
想法是錯誤的。時間不屬於人，不論



是教士與否。時間是天主的，祂才是
歷史的主。只有當教會在制度和訓導
上，包括教義的和倫理的，忠於基
督，她才可把救恩帶給人。因此，讓
我們拒絕教會漠視山中聖訓，在世上
尋求完全人性的幸福的建議，因為我
們知道，教會的唯一任務，就是帶領
人走向天堂的永恆光明。讓我們拒絕
任何完全出於自然主義的觀點，因為
它們不重視天主恩寵的超性作用。讓
我們拒絕唯物主義的觀點，因為它們
排斥人生屬靈的價值觀。讓我們同樣
拒絕任何世俗化的理論，因為它們企
圖把教會的目標看成是現世國家的目
標，使教會的本質、制度，和活動變
成屬於現世社會的事物。

天主智慧的深度

記住我們今天所誦讀聖保祿在書信對
我們的講話：「啊，天主的富饒、上
智和知識，是多麼高深！祂的決斷是
多麼不可測量！祂的道路是多麼不可
探察！有誰曾知道上主的心意？或



者，有誰曾當過祂的顧問？或者，有
誰曾先施恩於祂，而望祂還報呢？因
為萬物都出於祂，依賴祂，而歸於
祂。願光榮歸於祂至於永世！阿
們。」（羅11:33–36）根據天主的聖
言，如果利用人類的計劃來削弱我們
的主所建立的一切，看來是多麼心胸
狹窄！但是，我不想你們忽略一個事
實，就是我們獲得種種證據，證明人
的行為已被扭曲了。人不能親近天
主，轉而向別人報復。當我們同時代
的人促使別人犯罪，或誘導別人犯
罪，散播混亂的訊息，使人們完全投
身於邪惡的行為，還誇耀這些行為是
正當的，那麼，他們便成了邪惡的工
具。愚昧無知總是存在。但今天，最
糟透的是關乎信仰和倫理的無知，有
時還以虛誇的字眼，好像是神學的字
眼所掩飾。這是為什麼我們剛才聽到
基督昔日命令祂的宗徒「往訓萬民」
（瑪28:19），如可能的話，比以前
更加迫切。我們不可以漠不關心。我
們不可以袖手旁觀。讓我們向前邁



進，為了天主而打一場和平、寧靜，
和信理的戰爭。

我們必須通情達理，給一切事物蓋上
愛德的仁慈外衣。但是，愛德必須加
強我們的信德，增加我們的望德，並
使我們堅強，能清楚大聲說明教會並
非如某些人所假想的。教會屬於天
主，而且只有一個目標，就是拯救靈
魂。讓我們走近上主，在祈禱中與祂
面對面地交談。讓我們祈求祂寬恕我
們個人的軟弱，並讓我們補贖自己的
罪過，也補贖其他人因處身在這困惑
的思潮中，而不知道自己嚴重地違犯
了天主的罪。在這個主日的彌撒中，
在重新以不流血方式舉行的加爾瓦略
山的祭獻裡，既是司祭又是祭品的耶
穌基督，將為人的罪過而奉獻自己。
我們不要留下祂獨自一人。讓我們心
中洋溢熱切的渴望，在十字架旁與祂
在一起。願我們的呼聲上達仁慈的天
主父，使世界回復平安，使教會回復
平安，眾人的良心回復平安。如果我
們這樣做，便會在十字架旁找到天主



之母、我們的母親榮福瑪利亞。而我
們在聖母的親手帶領下，來到耶穌面
前，並透過祂，在聖神內走向天父。

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/

Jiao-Hui-De-Chao-Xing-Mu-De/ (2026年
1月20日)

https://opusdei.org/zht/article/Jiao-Hui-De-Chao-Xing-Mu-De/
https://opusdei.org/zht/article/Jiao-Hui-De-Chao-Xing-Mu-De/

	教會的超性目的

