
opusdei.org
教會的超性目的
《教會的超性目的》是聖施禮華於1972年5月28日發表的一篇講道，也是《熱愛教會》一書中收錄的三篇講道中的第二篇。
01/20/2026
聖施禮華在這篇講道中說：「聖保祿在致厄弗所人書第一章裡斷言，基督所宣佈的天主的奧跡，是在教會內實現的。（……）這是一個深不可測的奧蹟，完全出於無償的愛。（……）天主的愛是無限的。聖保祿也告訴我們，我們的救主『願意所有的人都得救，並得以認識真理。』
這是教會唯一的目標：拯救人靈，一個一個地拯救。因此，聖父派遣祂的聖子，而『我也派遣你們』。教會由此領受教授祂的信理和施洗的命令，好使至聖聖三寓居於在那些處於恩寵中的人靈裡。」
《忠於教會》、《教會的超性目的》和《永恆的司鐸》是主業團創辦人聖施禮華所作的三篇講道，收錄於《熱愛教會》一書中。

讓我在開始時即提醒你們，聖西彼廉告訴我們：「普世教會呈現出：是在父、子和聖神的結合中聚集而成的民族。」因此，在今日天主聖三慶節宣講教會是適合的。教會紮根於我們天主教信仰這個基本的奧蹟，即天主三位一體的奧蹟裡。
教父們都看到教會以天主聖三為中心。注意聖奧思定如何清楚地指出：「天主住在祂的聖殿裡。不但聖神，還有聖父和聖子……因此，聖教會是天主的聖殿，聖三的聖殿。」
當我們下個主日再聚會的時候，將思考教會另一個奇妙的層面，我們將集中注意教會的標記。我們待一會高歌對聖父，聖子和聖神的信仰，然後便會誦唸信經中教會的標記：我信唯一，至聖，聖公，從宗徒傳下來的教會。
凡真正愛上教會的人，已經知道如何把教會的這四個標記跟聖三的信理連繫在一起，因為聖三是我們信仰最高深莫測的奧蹟。「我們信唯一，至聖，至公，從宗徒傳下來的教會，因為我們在教會內領受信德。在她內，我們認識父子和聖神，並因父、及子，及聖神之名領洗。」
艱難的時刻
我們需要時常默想教會是個深邃而偉大的奧蹟，才永不會忘記這個事實。在現世裡，我們不能完全了解教會。如果人只運用理智來分析教會，那麼，他們所看到的，不過是一群被某些規條所束縛著，而且思想方式相似的人，但那不是教會。在聖教會內，我們公教徒找到自己的信仰，我們行為的準則，我們的祈禱，我們的手足之情。透過教會，我們與所有已經離開人世，正在煉獄——受苦的教會——中潔淨的弟兄，也與那些已經獲享榮福直觀，並永遠愛慕天主聖三——凱旋的教會——的弟兄團結一起。教會既存在我們當中，又同時超越歷史。她在聖母瑪利亞的覆蓋下誕生，並繼續讚美她是自己在天上和人間的母親。讓我們更堅信教會的超性特質。如需要的話，讓我們高聲宣認它，因為很多人雖身在教會之內，甚至處於高位，但已忘記這些重要的真理。他們所嘗試建立的教會形象既不是至聖的，又不是唯一的，也不是從宗徒傳下來的，因為這樣的教會不是建立在伯多祿的磐石上。他們提出的代替品不是至公的，因為它充滿不必要的派系之爭，只是出於人的任性。這不是什麼新穎的事。自從我們的主耶穌基督建立了聖教會以來，我們這位慈母不斷承受迫害。過去，人們公開地向教會發動攻擊。現時，在很多情況下，迫害已被掩飾起來。但是，今天正如昨天一樣，教會繼續受到四面八方的打擊。讓我再說一遍，不論在習慣上或在性情上，我不是個悲觀的人。如果我們的主已應許與我們在一起，直至世界的終結（參閱瑪28:20）的話，我們怎麼還可以悲觀呢？當門徒們聚集在晚餐廳的時候，聖神便降臨在他們身上，為教會首次公開展現作準備。我們的天主父是慈愛的父親。為幫助我們瞭解這一點，聖經以生動的筆觸告訴我們，天主照顧我們如同「自己的眼珠」（申32:10）。祂不停透過聖神聖化祂愛子所建立的教會。但是，教會正在經歷艱辛的時刻。這些年頭確令人感到十分失望。令人困惑的叫囂不絕於耳，所有歷來曾經出現過的謬誤又大吹大擂地重現。
信德。我們需要信德。倘若我們以充滿信德的眼光觀看事物，便會見到「教會內涵著她自己存在宗旨的詮釋。誰默觀教會，以充滿愛慕真理的目光看著她，必會承認，她雖由人組織，也透過種種具體的方式來表現自己，卻不受制於這一切，因為她本身攜帶著唯一而普遍的光明的訊息，就是釋放的，必要的，和神聖的訊息。」每當聽到周圍異端論及我們的聲音，便不禁感到哀傷正侵入我們的靈魂。它們正是如此，因為我說話從不喜歡轉彎抹角。我們看到人們肆無忌憚攻擊婚姻和司鐸生活。我們見到人們否認我們的聖母瑪利亞始胎無染原罪和她的終身童貞，還有天主賜給她的其他一切特恩。我們看到人們懷疑：耶穌基督真實臨現聖體聖事的永恆奧蹟，伯多祿的首席權，甚至我們的主的復活等。這怎能不教人感到哀傷？但是，你們要保持信心，因為聖教會是不朽的。「如果教會的基礎轉移，她便會動搖，但是，基督可以被動搖嗎？只要基督一直是她不可動搖的基礎，教會將保持穩固，直至時間的終結。」
教會人性與神性的成份
正如基督同時具有人性和神性，如此類推，在教會內也存在著人性和神性的成份。沒有人看不到人性的部份。在現世裡，教會是為人的，而人就是教會的原料。當我們談論人的時候，我們就是談論自由，因為自由容許偉大與微賤並存，英勇與失敗並存。如果我們只集中於教會人性的一面，我們將永不理解她。我們仍遠離那進入她中心奧蹟的門檻。聖經運用各種源於日常生活的說法來描述天主的國，以及天國在教會之內而臨於我們中間。聖經把教會比作羊棧、羊群、屋子、種子、葡萄樹、田園，而天主在這些地方種植或建設。但是，有一個很突出的措詞綜合了其餘的說法：教會是基督的身體。「就是基督賜與這些人作宗徒，那些人作先知，有的作傳福音者，有的作司牧和教師，為成全聖徒，使之各盡其職；為建樹基督的身體」（弗4:11–12）。聖保祿也寫道：「我們眾人在基督內，也都是一個身體，彼此之間，每個都是肢體」（羅12:5）。我們的信仰是何等光耀！「祂又是身體——教會的頭」（哥1:18）。
這是基督徒常常宣認的信仰。請與我一起聆聽聖奧思定對我們說：「整個基督是由頭和身體組成，這是我肯定你們早已知道的真理。頭就是我們的救主自己；祂曾在班雀比拉多執政時受苦，祂從死者中復活以後，現今坐在聖父的右邊。祂的身體是教會。不是這個或那個教會，而是廣揚於世界各地的教會。不但存在活人當中，還有那些先我們而去的，以及那些直至世界終結才來的，也屬於教會。整個教會由全體信徒組成，因為他們眾人都是基督的肢體，而基督則是教會的頭。祂從天上管治祂的身體。儘管身體看不到頭，但也因著愛而與它結合。」
你們現在應該明白，為什麼可見的教會不能與不可見的教會分割。教會既是奧妙的身體，又是司法的團體。教宗良十三世告訴我們：「教會是一個身體，所以，教會為肉眼所看見。」在教會可見的團體中，在那些建構現世教會的人的言行裡，我們發現軟弱、遲疑，甚至背叛的行為。但是，這不是整個教會，也不要把教會跟這種卑劣行為混為一談。另一方面，此時此刻，仍不乏慷慨、英勇、聖潔的生活；這一切都是寂靜的，透過服務同一信仰的弟兄和眾人而分享喜樂。我亦希望你們想一想，即使人性的缺點多於英勇的行為，但教會清晰而不可否認的奧秘事實仍繼續存在，儘管感覺不到。教會依然是我們的主基督的身體，聖神的行動，和聖父摯愛的臨在。因此，教會的人性和神性是密不可分的。「她從起初就是一個神聖的社團，她在目標和方法上是超性的，因為這些方法直接指向這目的。但是，她既由人組成，所以也是人的團體。」她在世上生活和行動，但她的目標和力量並不在此，而是在天上。「神恩性的」教會大概是基督精神的唯一追隨者，而司法性的或「結構性的」教會則是人的手工，受制於歷史的盛衰。如果企圖把兩者分割，將犯了嚴重的錯誤。只有一個教會。基督建立了教會，既可見又不可見的教會。它擁有基督親自賦予的聖統制，是有組織的團體，以及基本的架構，亦擁有一個隱密的超性生命；這生命激勵維持教會，並給予活力。我們必須回想，當基督建立祂的教會時，「並未構想這樣的一個教會：包含著許多類似但不同的團體，它們之間並無使它們互相連繫成單一不可分的一個教會團體……因此，當耶穌基督論及建立祂的奧體——教會時，祂無非是念及祂的教會，並稱它為自己的教會：『我要建立我的教會』（瑪16:18）。除此以外，誰若想建立另一個非由耶穌基督所創的教會，自然不可能是個真教會。」我再說一遍，信德。我們今天慶祝天主聖三的節日，就讓我們更相信，祈求天主聖三賜予更大的信德。無論發生什麼事，三位一體的天主總不能遺棄祂的淨配。
教會的目標
聖保祿在致厄弗所人書第一章裡斷言，基督所宣佈的天主的奧跡，是在教會內實現的。天主父「將萬有置於祂的腳下，使祂在教會內作至上的元首，這教會就是基督的身體，就是在一切內充滿一切的圓滿。」（弗1:22）「天主的奧蹟是當時期一滿，就使天上和地上的萬有，總歸於基督元首。」（弗1:10）
這是一個深不可測的奧蹟，完全出於無償的愛。「祂於創世以前，在基督內已揀選了我們，為使我們在祂面前，成為聖潔無瑕疵的。」（弗1:4）天主的愛是無限的。聖保祿也告訴我們，我們的救主「願意所有的人都得救，並得以認識真理。」（弟前2:4）
這是教會唯一的目標：拯救人靈，一個一個地拯救。因此，聖父派遣祂的聖子，而「我也派遣你們」。（若20:21）教會由此領受教授祂的信理和施洗的命令，好使至聖聖三寓居於在那些處於恩寵中的人靈裡。「天上地下的一切權柄都交給了我，所以你們要去使萬民成為門徒，因父及子及聖神之名給他們授洗，教訓他們遵守我所吩咐你們的一切。看！我同你們天天在一起，直到今世的終結。」（瑪28:18–20）
聖瑪竇福音以這些簡單卻美妙的話語作總結，我們在此發現宣講信仰真理的義務，聖事生活的需要，基督繼續助佑教會的許諾。如果你們忽視這些超性的要求，就不能忠於我們的上主：遵守基督徒信仰和倫理道德的指示，並使聖事成為我們超性的營養品。基督在建立教會授予這命令。別的一切都是次要的。
教會內的救恩
我們不可忘記，教會不僅是救恩的其中一個方法，而是唯一的方法。這不是人的意見，而是基督清楚表達的意願。「信而受洗的必要得救，但不信的必被判罪。」（谷16:16）因此，我們斷言教會是救恩的必要途徑。在第二世紀左右，奧利振指出：「誰願意獲得救恩，就讓他來到這屋，好使他能得救……不要讓任何人自欺欺人：在這座屋以外，便沒有教會，沒有人會得救。」聖西彼廉在論及洪水時，說：「如果曾有人已逃離諾厄的方舟，那麼，我們得承認，離棄教會的人也許能逃離譴責。」教會之外無救恩。這是教父們不斷提出的警告。聖奧思定承認：「在公教會以外，你可找到一切，但救恩除外。你可以擁有榮譽和聖事；可以歌詠『亞肋路亞』，和回答『亞孟』。你可以持守聖經，相信聖父、聖子，和聖神，並宣講那份信仰。但是，除了在公教會外，你永不能找到救恩。」然而，正如庇護十二世在二十多年前婉惜的說：「為了獲得永恆的救恩，便需要屬於教會，然而，有人把這個需要貶低為空洞的信條。」這端教義紮根於教會的共同救贖工作，詳細解釋基督徒所肩負重大的使徒責任。在基督各項明確的命令中，有一項是絕對的：我們須藉著聖洗而與祂的奧體結合。「我們的救主不但命令眾人進入教會，也建立了教會，作為人得救的方法；若不用這個方法，沒有人能夠進入天主榮耀的王國。」誰不屬於教會便不會得救，誰不領洗便進不了教會，這是關乎信德的事。特倫多大公會議確定，「在傳播福音之後，若無洗禮，或若不願意領洗，那就不能成義。」這是教會持續提出的要求，一方面激勵我們懷有更大的使徒熱誠，另一方面清楚展現天主對其受造物的無限仁慈。
聖多瑪斯這樣解釋：「沒有領洗的情況可分為二。首先，在現實和意願上都沒有領洗，即那些人既沒有領洗又不願意領洗：這現象清楚顯示，那些具有理性的人輕視聖事。結果，那些沒有聖洗的人便不能獲得救恩，因為唯有透過基督才可得救，但他們不論在聖事或心靈上，都沒有與基督結合。其次，任何人可能在現實中沒有領洗，但在意願方面則不然：例如：有一個人希望領洗，但是基於某些不幸，他在領洗前已死去。這樣的人雖然實際上沒有領洗，卻可以獲得救恩，因為他對於領洗的渴求，是出於『信德，而信德是靠愛德而運作的，』而天主從內在聖化人，因為祂的權能並不束縛在可見的聖事裡。」我們的主、天主從不拒絕賜予人超性的永福，儘管這是完全白白的恩賜，因為人尤其在犯罪後，就沒有權利得到的。天主是無限寬宏的。「眾所周知，有些人由於極端的無知而不認識我們至聖的宗教，但是恪守天主刻在眾人心裡的自然法律與規誡，願意服從天主，度正直的生活。這種人，在天主的光輝及其恩寵助佑之下，能夠獲得永生。」唯有天主洞悉每個人的心；祂不會一起拯救全體靈魂，而是一個一個地拯救。在這世上，沒有人能判斷任何人會得到永遠的救恩或永遠的懲罰。
我們不要忘記，在罪惡中，良心被錯誤扭曲，變得冷酷無情，抗拒天主的救恩行動。這是為什麼我們必須傳播基督的信理，信仰的真理，和基督徒倫理的準則。這也是為什麼我們需要聖事，因為所有聖事都是耶穌基督建立的，作為施與恩寵的工具因，也醫治因軟弱而產生的墮落的本質。最後，這是為什麼我們需要常領告解和聖體聖事。教會所有成員，尤其是教會的牧者，都肩負著令人敬畏的責任，而聖保祿也清楚指出：「我在天主和那要審判生死者的基督耶穌前，指著祂的顯現和祂的國，懇求你：務要宣講真道，不論順境逆境，總要堅持不變；以百般的忍耐和各樣的教訓去反駁，去斥責，去勸勉。因為時候將到，那時人不接受健全的道理，反因耳朵發癢，順從自己的情慾，為自己聚攏許多師傅；且掩耳不聽真理，偏去聽那無稽的傳說。至於你，在一切事上務要謹慎，忍受艱苦，作傳揚福音的工作，完成你的職務。」（弟後4:1–4）
考驗的時刻
我不能說，宗徒的預言有多頻繁地實踐了，但除非你們是瞎了眼，才看不見在我們這時代裡，它們幾乎徹底地實踐了。人們不接受包含在天主和教會法律中的信理。他們扭曲真福八端的內容，把它們改變成社會政治的信理。他們攻擊那些嘗試著成為謙遜的，溫柔的，和心靈潔淨的人，認為他們是無知的，或不合時宜的，只盲目跟從過去的事物。他們拒絕承擔貞潔的軛，並編造千萬個藉口來躲避基督的神聖教訓。有一個症狀可綜合這整個狀況：就是試圖改變教會的超性目標。當他們談及「正義」的時候，有些人不再了解聖德的生活，而解釋為一種特別的政治鬥爭，或多或少被馬克斯主義所影響，但是，這並不符合基督徒信仰。為他們而言，「解放」並不暗示個人逃離罪惡的戰爭，而不過是一項人性的任務而已。這任務本身也許是高尚的和公義的，但如果它意味著輕視一件必要的事（參閱路1:42），即靈魂個別的獲得永遠的救恩的話，那麼，為基督徒來講就毫無意義了。
有些人因與天主割離而瞎了眼睛——「這民族用嘴唇尊敬我，他們的心卻是遠離我，」（瑪15:8）他們所「編造」的教會形象，與基督所建立的教會毫無關係。甚至在祭台上舉行的聖事，即重新奉獻的加爾瓦略山的祭獻，都被褻瀆或被貶為他們所稱的人與人彼此共融的象徵。如果我們的主沒有為我們而犧牲自己，甚至傾流了祂最後的一滴寶血，我們的靈魂將變成怎樣？他們怎麼可以輕視這個基督真實臨在聖體櫃裡的永恆奧蹟？祂一直留下來與我們一起，好讓我們向祂傾訴，並愛慕祂。祂與我們一起，讓我們預嘗未來的光榮，好使我們決定永遠追隨祂的芳表。這些日子是考驗的日子，我們須以不斷呼求上主（參閱依58:1）縮短這些日子，求祂憐視祂的教會，並再次把祂的超性真光賜給教會的牧者和眾信徒的靈魂。教會沒理由要企圖迎合人，因為厄娃子孫，不論是個人或團體，都不能拯救自己。唯有天主才能拯救。
愛護教會
今天，我們須大聲呼喊，須一再呼喊，聖伯多祿昔日勇敢地向耶路撒冷顯要所講的話：「這耶穌就是為你們『匠人所棄而不用的石頭，反而成了屋角的基石。』除祂以外，無論憑誰，決無救援，因為在天下人間，沒有賜下別的名字，使我們賴以得救的。」（宗4:11–12）首位教宗——基督在這磐石的上面，建立祂的教會——如此說了。由於他孝愛上主，也關懷上主託付給他的小小羊群所以這樣做。初期教會的基督徒從他和其他宗徒身上，學習溫和地愛慕教會。相比之下，你們有沒有看到，今天人們無情地談論我們的慈母教會？閱讀初期教父對教會的熱情和愛慕的說話，多麼令人安慰！聖奧思定寫道：「讓我們愛上主我們的天主；讓我們愛祂的教會！讓我們愛祂有如我們的父親，愛她有如我們的母親。不要讓人們說，『的確，我仍朝拜偶像，也詢問附魔的和巫師，但我沒有擯棄教會。我是教友。』你也許仍與你的母親結合，但你已冒犯你的父親。也許有別的人說：『天主禁止我，不可問巫師或鬼神。也不可從事褻聖的占卜，也不可崇拜魔鬼或石像。但是，我屬於多那忒派。』如果他的父親為他所冒犯的母親而報復，那麼，即使他沒有冒犯他的父親，又有什麼用處呢？」至於聖西彼廉則更簡略地描寫：「誰不把教會視為他的母親，也不能擁有天主作為他的父親。」在我們的日子裡，很多人拒絕聆聽有關我們慈母教會的真理。有些人希望重新設計教會的制度，愚蠢地把某些民間社會的民主模式引入基督的奧體裡。或者，更糟糕的是，他們強烈要求教會團體的所有成員在每一方面都同等。他們拒絕相信教會因天主建立，由教宗，偕同主教、執事，和平信徒組成。基督就是意願這樣的教會。
按照天主的旨意，教會是一個聖統制的機構。梵蒂岡第二次大公會議形容教會是一個「有聖統組織的社團」，在此，「職員秉有神權」。聖統制不但符合自由，也服膺天主子女的自由（參閱羅8:21）。我堅持，在教會內，民主一詞是沒有意義的，因為教會的聖統制是由天主的旨意而建立的。但是，聖統制的意思是天主的管理和聖神的秩序。它從不暗示純人性的專制秩序，或沒有人性的暴制。我們的主在教會內建立聖統制，不應淪為專制，因為權威是服務和服從的召喚。在教會內有平等，因為我們一旦領洗，彼此就是平等的，眾人都是同一天主、我們天父的子女。基督徒彼此之間沒有分別，教宗與剛加入教會的人之間沒有區別。但是，這種根本的平等，並不表示我們可以在那些基督已建立的事物裡，改變教會的結構。藉著天主明確的旨意，不同的職務意味著不同的能力，即透過聖秩聖事所賦予聖職人員不可磨滅的「神印」。這聖秩的最高峰，就是伯多祿的繼承人，所有主教偕同他，並從屬他，負起聖化、治理，和訓導的三重使命。
請原諒我如此堅持，但我必須再次提醒你們，信仰的真理是不能由大多數投票表決的。信仰的真理構成「信仰的寶庫」，即基督留給眾信徒，並託付教會訓導當局保管的多項真理，必須真實地教授和流傳。如果我們以為，隨著人似乎越來越意識到彼此是團結一致，互相連繫的，就應改變教會的建構，好像它需要更新一樣，這想法是錯誤的。時間不屬於人，不論是教士與否。時間是天主的，祂才是歷史的主。只有當教會在制度和訓導上，包括教義的和倫理的，忠於基督，她才可把救恩帶給人。因此，讓我們拒絕教會漠視山中聖訓，在世上尋求完全人性的幸福的建議，因為我們知道，教會的唯一任務，就是帶領人走向天堂的永恆光明。讓我們拒絕任何完全出於自然主義的觀點，因為它們不重視天主恩寵的超性作用。讓我們拒絕唯物主義的觀點，因為它們排斥人生屬靈的價值觀。讓我們同樣拒絕任何世俗化的理論，因為它們企圖把教會的目標看成是現世國家的目標，使教會的本質、制度，和活動變成屬於現世社會的事物。
天主智慧的深度
記住我們今天所誦讀聖保祿在書信對我們的講話：「啊，天主的富饒、上智和知識，是多麼高深！祂的決斷是多麼不可測量！祂的道路是多麼不可探察！有誰曾知道上主的心意？或者，有誰曾當過祂的顧問？或者，有誰曾先施恩於祂，而望祂還報呢？因為萬物都出於祂，依賴祂，而歸於祂。願光榮歸於祂至於永世！阿們。」（羅11:33–36）根據天主的聖言，如果利用人類的計劃來削弱我們的主所建立的一切，看來是多麼心胸狹窄！但是，我不想你們忽略一個事實，就是我們獲得種種證據，證明人的行為已被扭曲了。人不能親近天主，轉而向別人報復。當我們同時代的人促使別人犯罪，或誘導別人犯罪，散播混亂的訊息，使人們完全投身於邪惡的行為，還誇耀這些行為是正當的，那麼，他們便成了邪惡的工具。愚昧無知總是存在。但今天，最糟透的是關乎信仰和倫理的無知，有時還以虛誇的字眼，好像是神學的字眼所掩飾。這是為什麼我們剛才聽到基督昔日命令祂的宗徒「往訓萬民」（瑪28:19），如可能的話，比以前更加迫切。我們不可以漠不關心。我們不可以袖手旁觀。讓我們向前邁進，為了天主而打一場和平、寧靜，和信理的戰爭。
我們必須通情達理，給一切事物蓋上愛德的仁慈外衣。但是，愛德必須加強我們的信德，增加我們的望德，並使我們堅強，能清楚大聲說明教會並非如某些人所假想的。教會屬於天主，而且只有一個目標，就是拯救靈魂。讓我們走近上主，在祈禱中與祂面對面地交談。讓我們祈求祂寬恕我們個人的軟弱，並讓我們補贖自己的罪過，也補贖其他人因處身在這困惑的思潮中，而不知道自己嚴重地違犯了天主的罪。在這個主日的彌撒中，在重新以不流血方式舉行的加爾瓦略山的祭獻裡，既是司祭又是祭品的耶穌基督，將為人的罪過而奉獻自己。我們不要留下祂獨自一人。讓我們心中洋溢熱切的渴望，在十字架旁與祂在一起。願我們的呼聲上達仁慈的天主父，使世界回復平安，使教會回復平安，眾人的良心回復平安。如果我們這樣做，便會在十字架旁找到天主之母、我們的母親榮福瑪利亞。而我們在聖母的親手帶領下，來到耶穌面前，並透過祂，在聖神內走向天父。


epub | document generated automatically from https://opusdei.org/zht/article/Jiao-Hui-De-Chao-Xing-Mu-De/ (01/20/2026)
cover.jpg
opusdei.org

HEREEERN

. afioak.

l
<ﬂ2at»3

¥ ((?&‘E'B’Jﬂﬁﬁﬂ']))





