
opusdei.org

不貪不戀

主要求我們有慷慨、不眷戀的
心，要做到這點，我們必須下
決心斬斷以自己為中心的羈
絆。我無意對你們隱瞞，這需
要持續的掙扎……。

2022年9月4日

節錄自載於《天主之友》書中，聖施
禮華於1955年4月4日題為《不貪不
戀》的講道，三部分中的第一部分。

時值聖週開始，十分接近因加爾瓦略
山所成就的一切而救贖整個人類的時



刻。為你我而言，也似是特別適當的
時刻去反省主耶穌如何拯救我們，以
及默想祂對我們的愛；一份真正不可
言喻的愛，而我們是可憐的受造物，
由泥土造成的受造物。

「人呀，你要緊記你是塵土，有天你
終要歸於土，Memento homo，
quia pulvis es，et in pulverem
reverteris。」（授聖灰經文，參閱創
3：19）慈母教會在四旬期開始的時
候如此警誡我們，好叫我們勿忘自己
的渺小，有一天我們充滿生命的軀體
會像鄉間小路上被我們揚起的塵土，
轉瞬即煙消雲散。「又如為日光所驅
散，被熱力所蒸化的煙霧。」（智
2：4）

基督的榜樣

在如此坦然地提醒我們的渺小後，我
想把另一端奇妙的真理放在你們面
前：保全及聖化我們的天主是多麼偉
大！請聽宗徒的話：「因為你們知道
我們的主耶穌基督的恩賜；他本是富



有的，為你們卻成了貧困的，好使你
們因著他的貧困而成為富有。」（格
後8：9）靜心反省主的榜樣吧，你會
馬上看到我們有大量反省的材料，足
以供我們默思一生之用，從中更可供
我們要慷慨待人的真誠決定，永不應
失落要達到的目標，即每人都要以基
督為榜樣，你剛才聽到了，而祂為你
我而成為貧窮的，為你我而受苦，為
叫我們有可追隨的榜樣（參閱伯前
2：21）。

你曾否因出於好奇而想過，耶穌如何
堅決向眾人傾注祂的愛？又是聖保祿
給我們答案：「卻使自己空虛，取了
奴僕的形體，與人相似，形狀也一見
如人。」（斐2：6─7）我的孩子，你
該為這奧秘發出讚嘆，懷有感激之
情，且要從中吸取教訓：為了我們的
緣故，天主所有的權能、莊嚴、無限
的和諧、無窮的財富；甚至整個天
主，都隱藏在基督的人性內。全能者
決定暫時隱藏祂的榮耀，好讓祂的受
造物更易接近他們的救贖者。



聖史若望這樣說：「從來沒有人見過
天主，只有那在父懷裡的獨生者，身
為天主的，他給我們詳述了。」（若
1：18）在人充滿驚訝的注視下，祂
首先在白冷以嬰兒的面貌出現，一如
其他的孩童；後來在聖殿裡，祂以聰
明、充滿警覺性十二齡少年的面貌示
人；最後，祂那可敬可愛的老師形
象，觸動了無數熱心跟隨祂的群眾的
心。

天主作為愛的本身，竟成了血肉之
軀，我們對此只要作一點反省，人心
就足以被祂的慷慨觸動。我們的心灼
熱了，感受到那輕柔的催迫；覺得需
要為自己時常動輒得咎及自私做懺
悔。為了把我們由匱乏中提昇，使我
們擁有作天主子女及祂弟兄姊妹的尊
嚴，耶穌不介意貶抑自己，但我們卻
愚昧地因得到的天份及恩賜而驕傲，
甚至因此而把自己的意欲加諸別人身
上，好像少許的成就完全是自己的功
勞。「誰使你異於別人呢？你有什麼
不是領受的呢？既然是領受的，為什



麼你還誇耀，好像不是領受的呢？」
（格前4：7）

當我們想到天主的自我施予及如何貶
抑自己—— 我這樣說是希望每人都默
想這點，作切身的反省—— 那自以為
是的虛榮及驕傲，便顯出它真正醜惡
的罪行。因這品行和基督的榜樣相去
何遠！仔細地想一想：祂身為天主，
卻謙卑自下；我們作人的，卻只愛自
己及自我鼓吹，不惜任何代價建立自
己，沒有想到自己原是可憐的，出於
泥土的受造物。

你小時可能聽過農夫得到一只野雉雞
的寓言故事；農夫開心之餘，開始籌
算如何安置他的雉雞，想了好半天，
他決定把雉雞放在雞屋裡，所有的雞
隻對新來的住客，都仰羨不已，牠們
圍著牠，就像見到半神半雞的異物，
正在鬧哄哄之際，餵食時間到了，農
夫在地上撒了幾把米，那正餓得發昏
的雉雞，急不及待要填飽牠的肚子，
其他雞看見牠們俊美同伴的饞相，和



普通雞隻進食時的狼吞虎嚥並無分
別，頓時不再以它為偶像，不再抱任
何幻想的雞隻紛紛啄雉雞的羽毛，直
至所有的毛都被剝啄光了。這便是自
我崇拜可悲的幻滅，對自己能力愈自
大的人，淪落得愈是悲慘。

作為天份的託管者，不論超然或人性
的天份，我們都要在日常生活中好好
利用它，同時千萬要剷除那可笑的幻
覺，認為有些東西是唯我獨尊，完全
是由自己所成就。請記著：凡事皆有
一樣常存的、不能忽略的因素—— 天
主。

記著我剛才所說的，我希望你信服這
點：如果我們要真正緊隨天主，服務
祂及其他人，那我們得有份完全超然
的心，不眷戀我們智力上的天份、健
康、名聲、野心、光榮及成就。

此外，我也想說，你的決定應配合你
崇高的理想；我們要尋求的是所有光
榮及讚美皆歸天主。要保持不眷戀之
心的金科玉律就得對主說：「主啊，



如這能取悅你，那便也是我的意願，
否則，我會毫無興趣。」如能這樣
做，便可消滅隱藏在良知背後的自私
及虛榮。同時，我們會找到靈性上真
正的平靜，而這無私的行為會使我們
更親近主，更能擁有祂。

如我們要效法基督，我們的心便不能
有所羈絆，「誰若願意跟隨我，該棄
絕自己，背著自己的十字架來跟隨
我，因為誰若願意救自己的性命，必
要喪失性命；但誰若為我的緣故，喪
失自己的性命，必要獲得性命。」
（瑪16：24─26）聖額我略評說：
「如我們不能棄絕自己，縱有不眷戀
之心也不夠，但是……離棄了自己去
那裡呢？離開了自己的人，又可以棄
絕誰呢？

你要知道人有兩種境況；一是因罪而
淪落，一是由天主塑造。其實，人生
本來只有一種存在的境況，淪落的那
種是人咎由自取。所以，讓我們棄絕
因罪淪落的自己，但卻堅守由恩寵建



立的我們。一個驕傲的人如果皈依了
基督，變得謙虛了，那他已棄絕了自
己；一個肉慾很強的人，如變得節
制，那他也棄絕了自己；一個吝惜的
人，如不再奪取別人的財產，反之能
樂善好施，那他也棄絕了自己。」[1]

© Fundacion Studium

備註

[1]聖大額我略，Homiliae in
Evangelia，32，2（PL 76，1233）

Serafima Lazarenko on Unsplash

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/Bu-

Tan-Bu-Lian/ (2026年1月22日)

https://opusdei.org/zht/article/Bu-Tan-Bu-Lian/
https://opusdei.org/zht/article/Bu-Tan-Bu-Lian/

	不貪不戀

