
opusdei.org

愛德華多‧歐提斯
（Eduardo Ortiz）：
醫學教授

愛德華多的學識與臨床診斷能
力，使他成為西班牙同世代的
頂尖醫師之一，但他最突出的
特質在於對每位病患的真摯關
懷——他總是慷慨地為病患付
出所需的一切時間。

2025年11月26日



愛德華多·歐提斯：醫學教授（收聽普
通話錄音）（分為兩部分）

愛德華多·歐提斯（Eduardo
Ortiz）：醫學教授

這篇關於愛德華多·歐提斯的簡短傳記
性文章，摘自若望·科弗代爾（John
Coverdale）的電子書和播客「相
遇：在各行各業中尋找天主。」《相
遇》簡單的介紹了幾位人士，他們都
活出了聖施禮華在平凡日子裡尋找天
主的信息。

愛德華多·歐提斯·蘭達蘇麗（Eduardo
Ortiz de Landázuri）是西班牙全國
知名的醫師和內科醫學教授，生於
1910年。他曾申請過海軍學校，但未
被錄取。在面對需要選擇其他職業的
情況之下，他把所有可以學習的科目
一一寫在紙條上，放在一個袋子裡，
然後隨意的抽出一張，上面竟然寫著



「醫學」。儘管他以這種有點隨便的
方式當了醫師，愛德華多最終深深愛
上了醫學，並完全投身其中。

他於1927年進入醫學院，成為卡洛斯
·希梅內斯·迪亞斯（Carlos Jiménez
Díaz）的弟子，迪亞斯是二十世紀上
半葉最著名的西班牙醫學教授。在念
醫學院時，他加入了社會主義黨，並
擔任醫學生職業協會（一個左翼團
體）的副主席。他非常高興看到西班
牙拒絕君主制，並在1931年成為共和
國。

他於1934年從醫學院畢業，開始在馬
德里的一家傳染病醫院工作。在那沒
有抗生素的時代，醫院是一個陰沈的
地方，但他在那裡遇到了未來的妻子
蘿拉·布斯卡（Laura Busca）。她那
時已念完藥學學位，正在進行博士研
究。他們第一次約會時，蘿拉開了一
個條件，她堅持他們要各付各的費
用。



1936年西班牙內戰開始時，愛德華多
的父親是一名職業砲兵軍官，不幸被
共和黨當局判處死刑。因為愛德華多
與重要的共和黨政治人物有些交往，
所以設法撤銷父親的死刑判決，但條
件是他的父親必須在共和軍中服役，
但是他拒絕了這個條件。愛德華多和
母親、妹妹瓜達露佩（Guadalupe）
一起，在父親的牢房裡陪伴他度過了
最後的時刻。

父親的處決，無論在宗教上還是政治
上，對愛德華多來說都是一個轉捩
點。他在學生時代和執業初期，在宗
教上是冷漠、不關心的，但是從那時
開始，他認真的看待他的信仰。在政
治上，他決定不能再是馬克思社會主
義黨的成員，甚至秘密加入了長槍
黨，這個政黨從意大利法西斯主義中
汲取了很多靈感並支持佛朗哥。內戰
期間，他在醫院的病房中，庇護了幾
十個因為政治觀點不同而有被逮捕危
險的人，或者僅僅因為他們是為人所
知的虔誠天主教徒。他也在家裡庇護



處於險境的人，包括兩名修女。內戰
期間，他雖被共和軍徵召為軍醫，但
能夠繼續留在馬德里的醫院工作。

1939年內戰因佛朗哥將軍的勝利而宣
告結束時，愛德華多因為他的社會主
義黨員身份，以及曾經在共和軍中擔
任醫療中尉而受到軍事法庭的審判。
然而也因為他在內戰期間，曾經庇護
過一些人，以及他（雖然是秘密的）
長槍黨員身份，使他在政治立場上，
被判無罪並有資格繼續就業。他在監
獄裡獲得一個監督醫療照護的職位，
並開設了一間小型私人診所。1944
年，他以「營養不良」為題，成功的
完成博士論文的答辯。

格拉納達的十年

1948年，愛德華多在格拉納達贏得了
醫學教授職位。格拉納達在西班牙算
是一個中等規模的城市，位於馬德里
南邊250英里（425公里），坐落在內
華達山麓，以其傑出的摩爾建築古蹟
而聞名。接下來的10年，他進展得非



常順利。在醫學院裡，他用創新的方
式結合研究、教學和病患臨床護理，
使他在當時的醫界中脫穎而出。他成
為醫學院院長，並成立了一個約40名
醫師和科學家組成的團隊，隸屬於內
科醫學系。他經常參加德國和英國的
醫學會議，並在國際醫學界慢慢的建
立聲譽。1958年，他被任命為該大學
的副校長，並具備了成為下一任校長
的絕佳條件。他的私人診所也蓬勃發
展，逐漸成為格拉納達及周邊地區領
先的內科醫師。

愛德華多和他的家人在格拉納達過得
非常舒適滿足，並期待在那裡擁有充
實和幸福的未來。這個家庭在大學和
城市裡交結了很多好友，愛德華多成
功的私人執業為他提供了豐厚的薪
水，使他們有能力聘請司機，並在城
郊擁有一幢美麗的房子。也使得他在
大學醫院看窮困病患時，能夠個人支
付他們需要的青黴素等藥物的費用。

遷往潘普洛納



1952年，在老磨坊（Molinoviejo，
主業團的第一個會議中心）參加了一
次避靜之後，愛德華多加入主業團成
為已婚成員。同年，有幾位主業團成
員在潘普洛納創辦了一所高等教育機
構，當時稱為納瓦拉大學（Studium
Generale of Navarra）。先從法學院
開始，1954年增加了醫學院。創校的
同仁希望它能成為一所完整的大學。
然而，他們必須考慮到西班牙政府對
高等教育的嚴格控制，當時他們並不
清楚如何才能夠獲得政府的承認，而
成為一所獨立的大學。

在西班牙，學生從高中畢業後，就直
接進入醫學院。醫學院的最初幾年僅
包括了課堂的教學，沒有包括臨床的
部分。這使得納瓦拉大學的醫學院在
最初幾年，能夠在納瓦拉省立醫院院
區的一棟舊建築的教室中間運作。
（在那個時代的西班牙醫院是由政府
經營的機構，宗旨在看顧窮困的病
人。有錢的病患則在醫師的私人診所



就診。如果他們需要住院護理，就得
去私人診所。）

在1958年秋天，醫學院擁有原來租賃
的舊建築，加上在潘普洛納郊區省立
醫院院區內新近完成的一棟四層建
築。新設施包括教室、食堂、圖書
館、一些基本實驗室和門診診所，但
是仍舊沒有病床，也沒有臨床教學的
空間。他們需要一所配備病床和手術
室的大學醫院，然而資金來源卻還是
不明朗。

此時，醫學院院長前往格拉納達去邀
請愛德華多加入他們教職員的行列。
從表面上看來，這個提議不但一點也
不吸引人，甚至是很瘋狂的。這樣的
搬遷將迫使他捨棄很多的朋友，並且
把全家人的生活連根拔起。潘普洛納
是一個以服務周邊農業社區為核心的
小鎮。相較於格拉納達，那裡的建築
毫無特色，文化與社交生活也乏善可
陳。天空經常是陰雲密佈，全年大多
數月份至少有十天會降雨。



從專業角度來看，愛德華多將放棄在
挑戰的大環境中的安全職位，加入一
所新近成立的學校：沒有官方的認
可、設施不足、教職員工數目稀少、
前途非常不看好。從另一方面來看，
能夠成為一所大學計畫的一部分是令
人興奮的。計畫如果成功，可能會突
破政府經營的官方大學的僵化模式。
他能夠根據從導師迪亞斯醫師那裡獲
得的願景來塑造醫學院，結合研究、
教學和臨床三方面的實踐。最重要的
是，他深知主業團創辦人極度的重視
這個項目。

他諮詢了妻子蘿莉塔，她的回答是：
無論他認為什麼是最好的，她都很樂
意去做。他也去拜訪了他的恩師迪亞
斯醫師，並尋求他的建議，他也許心
裡暗暗希望，老師會勸阻他不要做這
樣瘋狂的事。結果恰恰相反，迪亞斯
鼓勵他接受邀請。「在我看來，這個
邀請非常有吸引力。而且以我對你的
了解，我認為這會相當的有趣。」後
來在一封信中，他補充道：「加油，



愛德華多。東方的三位賢士走得比你
更遠，而他們只跟隨了一顆星星而
已。」理所當然地，他在格拉納達的
朋友和同事都試圖勸阻他。

愛德華多也將他的決定告知了他的老
友格雷戈里奧·馬拉尼翁（Gregorio
Marañón）醫生。他是馬德里大學內
分泌學的教授，也是一位著作等身的
學者，他的研究橫跨歷史等多個領
域，堪稱西班牙最負盛名、且備受尊
崇的醫師及作者之一。當愛德華多收
到他的回應時，感到莫大的鼓舞：
「我一聽到你的決定，就強烈感覺那
是相當正確的決定。……納瓦拉學派
對西班牙大學精神生活的轉型，與學
術成效，可能會產生深遠而決定性的
影響。……雖然我認為此事終難實
現，如果你心生疑慮，要記得：我將
永遠是堅定支持你、與深信你的摯
友。」

愛德華多和他的家人於1958年9月搬
到潘普洛納，正好趕上1958-59學年



的開始。他立即開始教學，並建立適
合新條件的研究計劃。他也努力認識
潘普洛納的教職員工，包括對學校發
展至關重要的省政府官員。

成立私人診所需要花一些時間。當時
西班牙在醫術界常見的風氣是這樣
的：醫學院的教授通常在醫學院之
外，設立自己的辦公室，看診私人病
患。在格拉納達，愛德華多遵循了流
行的做法。然而在他的導師迪亞斯的
建議下，他將收費定得比其他醫師高
了五到十倍。他這樣做不是為了致
富，而是因為這樣他能夠為自己的家
人賺得足夠的費用，同時不會佔用太
多醫學院的時間。這個策略運作得很
好。人們覺得如果他能收這麼高的費
用，他一定比別人優秀，人們很快地
就發現，他確實如此。他成為格拉納
達及周邊地區富裕人士的首選醫師，
在不佔用醫學院太多時間的情況下賺
了大錢。他也在醫學院診所免費看
診，或以極低收費照顧大量的病患，
所以他向來就不只是有錢人的醫師。



潘普洛納醫學院院長以為愛德華多會
在市中心某處開設私人診所。然而愛
德華多建議要在醫學院裡面看私人病
患時，院長感到很驚訝。因為院長顧
慮到在醫學院裡會造成一些不方便：
某些潛在的病患會認為，在治療窮人
的醫院內看私人醫師，是有失身份
的。然而，愛德華多卻認為自己這樣
做的話，他能夠更盡責地履行在醫學
院的使命，並為校譽做出貢獻，儘管
無庸置疑地，他會賺比較少的錢。他
這個慷慨的決定，果然有效的促進了
醫院的建設和發展，後來成為納瓦拉
大學醫院，今天，該醫院獲得國際聯
合委員會的認證，被廣泛認為是西班
牙最好的醫院之一。

抵達潘普洛納後不久，愛德華多模仿
美國麻省總醫院，而成立了星期六上
午的教學會議。會議包括文獻回顧，
討論案例。這些教學會議邀請了許多
來自潘普洛納和附近城鎮的醫師參
加，有助於提高該地區的醫療實踐水



平，並促進了這所新興醫學院的聲
譽。

愛德華多是一個工作狂。在他漫長的
職業生涯中，他看過大約50萬名病
患。發表了200多篇文章，在100多個
會議上發言。他教授了無數的課程，
指導了36篇博士論文。此外，他還參
與了醫學院和大學部大量的行政工
作。

他也非常珍視友誼，並為他的朋友騰
出時間。在給一位老同事的信中，他
說：「如果說，世間有任何事物最能
彰顯天主賜予人類的恩寵，那莫過於
友誼。一切偉大的事物—好像無私的
奉獻，以及隨之而來的愛—都始於友
誼。」有一次，他從潘普洛納專程去
馬德里，只是為了要親自告訴朋友，
他的兄弟患了癌症，而不是通過電話
告知他朋友。他的一位同事觀察到：
「他工作時，似乎顯得雜亂無章，正
因為他受更高層次的標準所支配，那
便是慈愛之心。只要他發現有人需要



幫助，他便會立即前往援助，無論那
個人在哪裡。」

為了要做這麼多的事，他不得不減少
睡眠的時間，在星期天和假日，他也
去診所看病患。有時他整夜守在病危
病人的床邊，也經常在深夜拜訪病
人。主要的原因，是為了確保他們能
得到適當的醫療照顧。他曾經說過：
「凌晨三點，你可能救一條命。但是
到了早上九點，你所能做的就只有簽
署死亡證明。」其實大部分的時間，
他只是想去看望、安慰他的病人。

他經常邀請研究生晚上到家裡一起討
論文獻和案例。這些聚會是在愛德華
多吃完晚飯（西班牙人習慣在9點到
10點半吃晚餐）後，大約晚上11點開
始，一直持續到深夜。有時免不了他
會打一下瞌睡，但是醒過來以後會繼
續工作，好像什麼事都沒發生過一
樣。

擁有偉大心靈的臨床大師



愛德華多曾經告訴過朋友：「我們有
兩種語言：邏輯的語言和情感的語
言。邏輯思維是有限的。因此，當你
已達到邏輯的極限，沒有辦法達成協
議時，唯一的方法就是使用情感。我
一輩子，在生活的各個領域中所做的
一切，總是基於情感來行事。」在他
對病患的照護中，這一點特別的明
顯。

愛德華多的醫學方針是在迪亞斯學派
中養成的，他高度依賴他為每位患者
編製詳盡的臨床病史。這運作遵循
「病患永遠是對的」重要原則。這意
味著在病患的疾病敘述中，隱藏著可
利用來診斷的線索。如果你仔細聆聽
病人，他會引導你得到正確的診斷。
隨著歲月的流逝，愛德華多將實驗室
的檢驗和其他的現代診斷工具納入他
的看診中。儘管如此，他繼續依賴臨
床病史作為診斷的關鍵要素。他深
信，醫師的根據是在於他「洞悉患者
個性的能力。只有這樣，實踐醫療的



核心—醫病關係—才能展現其最真實
的特質。」

愛德華多在潘普洛納的歲月裡，醫學
專業的結構經歷了迅速的改變。迪亞
斯醫師將醫學視為一個統一的整體，
內科居於頂端，其他各專科則為從屬
內科的結構。隨著時光的前進，隨著
越來越多可利用的複雜診斷工具，專
科也變得越來越獨立。愛德華多很難
接受這件事實，因為他認為在醫學裡
以病患為核心的整體觀正在慢慢消
逝。當大學醫院內原屬於內科的部門
陸續獨立成科時，他備感煎熬。儘管
他承認這種改變存有某些優勢，但這
又似乎表現出醫界正逐漸的忽視病患
為一個存在的完整個體。

「病人永遠是對的」這項原則，對愛
德華多而言也意味著：極其重要的一
點在於重視病人對自身病情的看法、
對自己處境和需求的主觀感受。例
如，當病患要求喝點酒時，他會認為
這可能在某種程度上緩解病患的痛苦



感，他會毫不猶豫地在晚餐時為病患
提供一點酒。他相信「醫生與病患皆
可能存在兩種心態。就醫生而言，他
可將病患視為臨床案例，遵循診斷、
治療與預後的科學法則；或者在不忽
略前述前提下，將病患視為承受身心
痛苦的個體。病患則可能視醫生為僅
是履行職責的專業人員，或珍視醫生
的人性層面，視他為值得傾訴的知
己。」

愛德華多堅信，「病患需要高度的關
注。醫師的使命，不僅是治癒他們。
他必須給他們情感、信心和活下去的
欲望，有些病人就缺乏這些。」根據
他女兒的說法，父親「完全投身於他
的病患。他愛他們就像是我們家庭的
成員一樣。」

根據他的一位同事，他教學和實踐的
關鍵都放在對個別病患的關注上：
「當愛德華多在教室或科學研討會中
談論病患時，他慣於使用很嚴謹、理
性和科學的態度來分析。然而，當他



在醫院或在病患床邊時，即使他正在
與其他醫師或醫學生交談時，他絕不
談論臨床的個案。他們是他的『小病
人』，他以特殊的情感照顧每個小病
人、寵壞他們。他對病人和他的整體
情況的關心，甚至勝過他的疾病。當
然，他關心診斷和治療，但他最專注
的是這個病人如何處理自己的疾病。
他最大的願望是幫助每個人看清病痛
含有的正面價值，並能成為一個人改
善自己的機會。

當他在醫院巡房時，他經常坐在病患
床邊，握住他們的手或輕柔地撫摸他
們的頭，很和氣的說話。無論他多麼
忙，一旦與他們在一起時，他總是看
起來好像他有世界上所有的時間。」

一位與他工作多年的護理師回憶：
「我很欽佩他與病患的親切往來。他
從未給我任何匆忙或有壓力的感覺。
他與他的『小病人』（他經常這樣稱
呼他們）的對話很親切。他仔細聆
聽，並記錄病患所說的話，即使看起



來是微不足道的，他很少打斷他們的
談話。病患是唯一的主角。」

一位病患寫信給他：「你恰如其分的
言語給我很大的鼓勵，帶來慰藉，更
賜予我承受病痛所需的坦然。你宛如
守護孩童安眠的善良天使，畢竟病患
就像孩童一樣。你無法想像我和家人
對你這份善意的感激之情。我們共同
的朋友拉納醫生憑著敏銳的直覺所言
不虛：『愛德華多醫生憑著他的慈愛
與和藹治癒的病人，遠多過他高明的
醫術，儘管他的醫術的確治癒了無數
的人。』」

1966年，愛德華多成為聖施禮華的醫
師。這讓他有機會親自認識主業團的
創辦人。他說每次探訪了施禮華後，
他都「感到自由自在，像鳥兒般翱
翔。」這些會面給了他「渴望在職業
生涯中重新開始的衝動。」

儘管從他職業生涯的開始，愛德華多
就專注於去認識了解他的病患，並將
他們視為值得尊重和關愛的人，但他



說，為主業團創辦人看診，幫助他了
解「他病患的個性、動機和顧慮，他
的恐懼、希望、喜悅與短期的願
望。」

獻身於大學

在潘普洛納，愛德華多致力於發展醫
學院和大學的其他部門。他大幅地削
減了自己在國際學術醫學界建立聲譽
的機會，而將注意力轉向機構的實際
需求。除了教學、研究和照護病患
外，他專注於與地方及省級政府機關
協商、結識城市各界人士、籌募資
金，並致力將大學診所打造成私人病
患願意前往就醫的醫療場所。

他對護理學院及護理人員的工作亦深
感興趣。他視護理工作為傳遞基督徒
的生命觀、對抗物質主義的關鍵力
量：「放眼大學培育的各類專業人
才，很難找到一個職業能在抗拒物質
主義的戰役中，扮演如此重要的角
色。護理人員在病患與家屬面臨生死
的關頭時，始終陪伴左右，理應成為



真理之光的傳遞者。」他向護理人員
傳達了她們工作的重要性：她們是醫
師的協助者，而非僅是助手。他敦促
她們，在踏入診間時，應該將個人的
問題拋諸腦後。值班時，病患應是她
們唯一關注的對象。他也鼓勵她們盡
力讓病患感到在診所比在家中更舒適
自在。

他不斷的給護理師，及其他醫師這種
對病患全心奉獻的明確榜樣。一位與
他密切合作多年的醫師回憶了一個特
別帶有戲劇性的事件。當愛德華多的
母親在大學醫院病逝時，他全程守候
在她的身旁。但在母親離世後，他只
停留了幾分鐘為她祈禱，隨即前往完
成他巡房的任務。在返回辦公室的途
中，他遇見一位病患的丈夫，有許多
話想表達，同行的醫師想用「愛德華
多剛剛喪母」為理由，來打斷他們的
對話。愛德華多卻悄悄地拉了拉同事
的白袍阻止他。同事事後表示「那位
丈夫本來可以簡短一些啊，」愛德華



多卻回應道：「我們必須為病患留出
時間，並向家屬說明病情。」

教師和院長

愛德華多是一位很傑出的教師，始終
與學生們保持著輕鬆自然的關係。有
一天在醫學院的走廊上，一個學生走
近他說道：「教授啊，現在的醫生真
是懂得太少了！」「是啊，」愛德華
多附和他說道，「但你必須懂得那
『少少的』知識，才能通過考試
喔。」他總是願意花時間幫助遇到困
難的學生，並以深切的關愛對待他
們。例如他曾寫信給一名大一的新
生，表示願意賜予對方「豐沛的寧靜
與力量，使你能夠以單純的微笑接納
即將面臨的困境、周遭人們的過失
（他們畢竟是凡人，難免不犯錯），
以及醫學院第一年艱難的學程中，種
種微小的磨難。」提到校園入口處的
戶外聖母朝聖地時，他補充道：「如
你所知，校園裡有座『美善之愛聖
母』的朝聖地。」



他偶爾會對學生動怒，但總能迅速的
收斂並彌補自己的過失。有次在會議
中，一名學生代表以愛德華多認為不
恰當的方式批評了一位年輕教職員，
他當場嚴厲的斥責對方，最後甚至說
出：「你今後不再是醫學院的學生
了。」然而當天下午，他就主動的去
找那名學生，給了他一個幾乎將他舉
起來的大大擁抱。此事就告一段落。

愛德華多從1962年到1978年擔任醫
學院院長，中間在1966至1969年曾
暫時 離開職務，轉任大學副校長。從
他寫給一位最近被任命為另一所醫學
院院長的朋友的信中，可以了解他作
為院長的日程安排和生活方式。他堅
持需要繼續進行研究、看病患和教
學。他強調，行政職務所耗費的時間
應該盡量縮減至最低限度。他並建議
以下時間的分配：每天2小時上課；1
小時看學生；2小時看社會保險的病
患；2小時看私人病患；2小時做研
究；1小時做院長的工作；2小時祈
禱。晚上，1小時學習。如不包括2小



時的祈禱，這是每天11個小時的工作
日。

當他在1978年卸任院長職務以後，成
為大學之友協會的主席。他本來更願
意將籌款和培育支持者的工作留給別
人，將自己的時間獻給教學、研究和
照護病患，但他優先考慮到大學的需
要。他在大學之友協會的工作教會了
他，「要有耐心，耐心和堅持，最重
要的是尋找大學非常需要的朋友，並
與他們進行使徒工作。」

大家庭的父親

根據他的兒子卡洛斯，父親認為他的
家庭遠比他的職業更為重要。一位同
事也證實：「儘管他工作異常的繁
忙，無論他從事研究、教學或照護病
患，總是全身全心的投入，但他最恆
常關切的始終是自己的家庭。他無法
如同自己期望的那樣為家人付出更多
的時間，但他所能付出的時光都運用
得極為巧妙，使每一刻都蘊含著豐碩
的成果。」



愛德華多的一個女兒這樣回憶：「父
親對我們這些孩子格外的關切。儘管
他的工作繁忙，而且壓力沉重，他始
終掛念著我們每個人的瑣事，尤其關
注母親的點點滴滴。父母倆人感情深
厚，彼此心意相通。他以獨特的方式
疼愛我們每一個孩子。……溫柔體
貼、熱情奔放、積極進取、善解人
意、且要求嚴謹，更擁有無比開朗的
個性。」

他們在格拉納達時，儘管家裡有司
機，但他通常親自開車送孩子們上
學，以便能與他們多相處一些時間。
終其一生，他盡力與妻子和七個孩子
一起吃中午的正餐。他也在家吃晚
餐，雖然他經常遲到，但妻子蘿莉塔
會等到他回家，晚餐後無論多晚，他
們一定會一起念玫瑰經。

愛德華多從不向孩子說教，但他的榜
樣對他們產生了深刻的影響。他的一
個女兒回憶：「儘管他從未告訴我們
應該早起或去望彌撒，但他的生活方



式感動了我們。這就是我怎樣養成在
上學前去望彌撒的習慣。」

他的妻子回憶說：「家搬去潘普洛納
後，起初他似乎能為家人騰出較多的
時間。我們全家一起常去附近地區郊
遊、去看電影，萬一他需要中途停下
來看病人的話，我們就會等候他回
來。但過了沒多久，他便完全沉浸於
他的工作中了。二十四小時根本不夠
用。他總要熬夜研讀至深夜。」

蘿莉塔偶爾會抱怨他的工作太過量，
但兒子卡洛斯卻如此的描述：「她當
初是在完全了解自己所投入的情況
下，而選擇了這條路，她完全理解驅
使父親在每個場合行動的深層動機，
並與該動機完全共鳴。她常說父親在
這方面，從當初他們認識時，他就未
曾改變過。她坦言自己深愛的就是真
實的他，喜歡他本來的模樣。」

愛德華多似乎也意識到自己過度地投
入工作。他在1977年的一封信中寫
道：「蘿莉塔非常快樂，她以樸實的



態度承受了自己的健康問題，並以平
和的心境看待我陪伴她的時間是如此
的稀少。這所大學這麼吸引了我，以
致最終人們會說：『他把所有事都搞
砸了。』這是我們在工作過度時，常
說笑的，或許我們確實走得太過頭
了。」

他們的一個兒子小愛德華多患有腦部
病變，時常癲癇會發作，或爆發憤
怒。女兒回憶道，父親對他特別地疼
愛，親暱的喚他為「小愛德華多」。
無論他做了什麼，父親從不對他大喊
或斥責，視他為「天主的珍寶，我們
必須悉心照料他。」他們全家在與這
位患病體弱的弟弟同住相伴的歲月
裡，其他孩子學會了如何以諒解和仁
愛的實際方式生活。或許正因為如
此，愛德華多視小愛德華多為他們
「家庭的救贖」。

當小愛德華多二十歲時，他暴怒的發
作已危及家人的安全—尤其對常年背
痛的蘿莉塔構成威脅—最終不得不把



他送入精神病院。此後愛德華多終其
一生，每週至少去探望他一次，通常
他選在週日上午快結束的時候。

虔敬的生活

愛德華多的日常生活深受他在主業團
獲得的培育的影響。當他在1960年第
一次遇見未來的聖施禮華時，他回憶
說：「父親，您要求我來潘普洛納協
助創建大學，如今我們已達到目標
了。」「我請你們到潘普洛納來，並
非為了創辦一所大學，而是為了成為
創辦一所大學的聖人。」聖施禮華答
說。

愛德華多說他從創辦人身上學到三種
美德：「一、懷抱對鄰人的熱愛，接
納他的局限與缺陷，藉此愛所有的
人；二、在日常瑣事中體現超性的感
受，使人生的旅程永保歡欣；三、以
及對這所大學恆久不渝的熱愛。」另
外有一次，他這麼總結了他在主業團
所學到的：「其一、優雅地背負十字
架，是親近基督的唯一途徑，好像與



祂同在，處處皆是平安喜樂；其二、
平凡工作可成為追求聖德的管道，這
聖德應投射於自己家庭及周遭的所有
人身上。」

愛德華多努力完善地生活出主業團成
員的生活規範。他對聖母瑪利亞懷有
格外深切的敬愛。儘管工作繁忙，他
每日正午必然停下工作來誦念《三鐘
經》。每天晚飯後，無論多麼疲憊或
已是深夜，他總會與蘿莉塔一同誦念
玫瑰經。每逢週六，全家會齊聲頌唱
《萬福母后誦》以恭敬聖母，愛德華
多更常親吻家中的聖母像。納瓦拉大
學校園內矗立著一座戶外的聖母朝聖
地，供奉著聖施禮華贈予校方真人大
小的「美善之愛聖母」雕像。自1966
年落成以來，無論風雨交加或道路泥
濘，愛德華多都堅持每天會去拜訪那
座聖母像。他更堅持每週領受告解聖
事。在生命的末期，即使好天氣他也
很難走動。有一次，在他通常去告解
的日子，街道因覆蓋冰雪而寸步難
行。主業團中心主任看到他出現在門



口時，感到十分驚訝：「愛德華多，
你在這樣的日子來這裡做什麼？」他
答道：「我是來辦告解的。」

他非常渴望幫助其他人更接近天主。
例如，在生命的末期，他邀請朋友陪
他一起避靜。參加的有三位：一名醫
學生、他妻子常去買東西的商店老
闆，以及一個在當地經商的朋友。他
經常與臨終病患談論告解和勤領聖事
的重要。

疾病和死亡

終其一生，愛德華多身體都很健康。
他雖然有跌倒過和一些輕微的事故，
但從未病重到需要臥床。有一天他幽
默的對一位同事說：「你知道我為什
麼從不生病嗎？因為我從不喜歡去看
醫師。」

然而，1980年，他體重開始減輕，並
出現一些其他症狀。他意識到自己應
該做個體檢了，卻一直拖延。在接下
來的幾年，他體重持續減輕，腿和腳



也出現無力的現象。儘管他已正式退
休，但他仍是納瓦拉大學之友協會的
主席，繼續非常賣力地工作。協會的
前任主席在八十多歲時退休了，有一
天與愛德華多分享引導他生活的原
則：「第一，活著就像我今天就要死
去；第二，工作時就像我要永遠活
著；第三，努力今天至少做得和昨天
一樣多。」愛德華多完全接受了這些
原則，然而月復一月，他發現第三個
原則越來越難實踐了。

1983年夏天，他終於去看了醫師，診
斷出他罹患了轉移性結腸癌。手術
後，他開始感受到神經疼痛，迫使他
放棄教學和看病，雖然他還是繼續在
大學之友協會工作。他因無法參加
1983年10月協會的年會，而錄製了一
個短訊，他說：「別以為我會難過。
事實上，我內心非常平靜。我相信上
主總為我們做最好的安排。祂不會遺
棄蘿莉塔或我們任何人。只要我們保
持忠信，祂必引領我們回到祂身旁，



在那裡我們會與我們深愛的大學創辦
人—父親（聖施禮華）相會。」

當他生病的訊息傳出之後，當地報紙
採訪了他，並發表了一篇兩頁長、題
目為「給臨終者的訊息」的文章。在
採訪的某一時刻，愛德華多說：「我
真正關心的只有一件事。我想去天
堂。是的，我相信它的存在，是我享
受與天主同在的地方。天堂是怎麽一
回事呢？我的心智太過有限，無法理
解或解釋。但我渴望前往那裡。

人們說天主使人順服於祂的旨意，這
話千真萬確。如今我意識到自己即將
離開人世，我不會說自己毫無恐
懼……也不會否認自己寧願毫無痛苦
的離開世界。然而我仍接受天主賜予
的一切。我對祂滿懷信心，自己最殷
切祈求的是：這份始終陪著我愛天主
的信念，此刻在我最需要它的臨終之
際，千萬不要離我而去。」

這篇文章發表以後，許多人聯繫了愛
德華多。一位同事索托醫生寫信給



他：「我欠你太多太多，是遠超過你
的謙遜所能想像的。你散發著堅毅、
寧靜，尤其那份與望德、愛德融合的
堅定信仰。」

最令愛德華多動容的，是二十年前在
診所碰到過的一位男子的來信。那人
寫道：

「我曾是小城鎮的市政職員。如今我
一無所有：癌症迫使我退休。像你一
樣，我也在等待死亡的降臨，但我的
等待充滿了恐懼。

我們之間存在天壤的差異。你是『有
宗教信仰，卻不涉及政治』，我是
『涉及政治，卻無宗教信仰』。你談
論死亡時不帶任何的悲傷，我卻充滿
了恐懼。你說自己試圖在生命中盡己
所能行善，我則試圖活得忘卻行善之
事。你相信天堂，我此刻多麼渴望相
信。從前我總以為那與我是毫不相干
的。



讀完你的訪談後，想到你我共同的癌
症（這是我們唯一的相同點），我竟
萌生強烈的渴望—渴望前往那個我從
未相信過的天堂。

時隔二十年，我再度去辦了和好聖
事。上一回是去你的診所看完病以
後。你開的處方箋裡竟包含『去辦告
解』這項。當時的病痛與恐懼驅使我
去辦了告解；待身體康復以後，我就
把此事拋諸腦後……。

你73歲，我37歲。年齡無關緊要。我
們兩人在去另一個世界的時日所剩無
幾。你是被『清楚而有愛德地』告知
病情。我卻被『混亂而欠缺愛德地』
告知。

我寫這封信，只因感覺到自己此生第
一次藉此做件好事。倘若是我收到這
封信，得知自己『為他人行善』必將
欣喜不已。這無疑是你與我不同的地
方，我仍存有虛榮之心。



醫師，如果天堂存在而且你去到那
裡，請別讓我落單，縱使我仍然可能
不相信。醫師，感謝你的訊息。」

愛德華多盡可能長時間地繼續為納瓦
拉大學之友協會工作。對他的主治醫
師來說，他看起來「如同一名正竭盡
己力的跑者，奮力衝刺直到精疲力竭
的抵達終點。他在許多方面都展現了
英雄氣概。」

擔任聖施禮華醫師的歲月裡，他深受
聖人全心交付的態度所感動—聖施禮
華從未質疑或提出任何建議。他決心
模仿他這一點，將自己的醫療決策全
權的交託給照護他的醫療團隊。初診
以後，他本傾向於拒絕化療，但想到
聖施禮華如何無條件的遵循醫師的建
議，便打定主意將決定權交給他的主
治醫師。

在他生命的最後，醫師們曾經為了是
否應採取較激進的手術，還是採取自
然療法而爭論不休。當醫師告知他，
他們認為用自然療法較妥時，他驚



呼：「讚美天主！我正在為此決定祈
禱。」他始終沒有試圖影響醫師們的
決定。

臨終前夕，一群醫師前去探視他時，
其中一人神情極度憂鬱。愛德華多對
他說：「安德烈斯，讓我們能看到喜
樂的面容。這個生命屬於喜樂的
人。」

愛德華多確實經歷過恐懼的時刻，也
曾為尚待完成的事感嘆，他對訪客
說：「真希望能再活六七年啊！」然
而他在祈禱中尋得平安。躺在診所的
病榻上，他寫信給友人：「我已心滿
意足了。畢竟，我們總要向上主奉獻
一些什麼。」他對兒子卡洛斯說：
「如今我明白，我的一生充滿了意
義，就連最平凡的事物也是這樣。」
效法聖施禮華的榜樣，他不斷祈禱：
「主啊，求祢增加我的信德、增加我
的望德、增加我的愛德，使我的心如
同祢的一樣。」於1985年5月20日，
他懷抱著這份祈願，安詳的離世。



愛德華多的列聖品案件於1998年開
啟。

pdf | document generated automatically
from https://opusdei.org/zht/article/Ai-

De-Hua-Duo-Ou-Ti-Si-eduardo-ortiz-Yi-
Xue-Jiao-Shou/ (2026年2月6日)

https://opusdei.org/zht/article/Ai-De-Hua-Duo-Ou-Ti-Si-eduardo-ortiz-Yi-Xue-Jiao-Shou/
https://opusdei.org/zht/article/Ai-De-Hua-Duo-Ou-Ti-Si-eduardo-ortiz-Yi-Xue-Jiao-Shou/
https://opusdei.org/zht/article/Ai-De-Hua-Duo-Ou-Ti-Si-eduardo-ortiz-Yi-Xue-Jiao-Shou/

	愛德華多‧歐提斯（Eduardo Ortiz）：醫學教授

