
opusdei.org

默想：常年期第十周
星期六

一些可以帮助我们在常年期第
十周做祈祷的反思。

天主的名字是神圣的

真理在我们的人际关系中闪耀出来

在生活中真诚

天主的名字是神圣的

在本周弥撒中恭读的山中圣训里，圣
史玛窦指出耶稣的权力凌驾于以色列



从天主手中领受了的律法之上。基督
肯定了律法的永恒价值，同时又宣称
人需要以新的精神去活出它。爱如今
就是一切诫命的核心。「它既被延
续，又被超越：天主的律法被转化、
并且被深化为爱的律法，它是唯一反
映出天主父的面庞的律法。」[1] 它
从一条外在的律法转变为「人的内在
律法，圣神在其中发挥作用：而且，
圣神自己成为了在人的心内的导师和
引导者。」[2]

梅瑟从天主手中领受并传给人民的第
二条诫命是「要尊重上主的名」[3]。
对此，耶稣在山中圣训里说：「你们
又一向听过对古人说：『不可发虚
誓！ ......'我却对你们说：你们总不可
发誓：不可指天，因为天是天主的宝
座;不可指地，因为地是祂的脚凳;不可
指耶路撒冷，因为她是大王的城市;也
不可指你的头发誓，因为你不能使一
根头发变白或变黑。」（玛5：
33-36）在犹太社会中，人们经常发
誓，有时甚至是假誓（参阅玛23：



16-22）; 但是，由于天主的名字是神
圣的兼且是人无法读出的，犹太人便
透过说述其他东西来避免读出它。

耶稣教训人，每一个誓言都涉及天主
的圣名。因此，人是不能随意发誓
的。「所有的宣誓必然涉及天主，因
而在一切言谈中必须尊重天主的临在
及祂的真理。向天主呼求时说话的谨
慎，配合着对天主的临在必恭必敬的
态度。我们每一句话都是或肯定、或
藐视天主的临在。」[4] 天主将祂的
名字托付给了我们这些相信祂的人，
从而揭示出祂个人的奥秘。「名字的
恩赐表示对人的信任和亲密。 …… 因
此，人不能滥用上主的名。人应以敬
爱朝拜的沉默，把上主的名保守在心
中。不应在自己说话时轻易提起上主
的名，除非为了祝福、赞美、光荣
祂。」[5] 圣奥思定在讲道时说，祂
的名字「在人因着祂的伟大和尊威而
带着崇敬来读出时是伟大的;天主的名
字在人带着敬畏和害怕冒犯祂的意念
来提及时是神圣的。」[6]



真理在我们的人际关系中闪耀出来

发誓意味着以天主作为某件事的见证
者，以祂的真实作为所说的事的真实
性的保证。耶稣断然地反对我们必须
透过发誓来确保自己的话语的真实
性。真理必须自行闪耀出来。当然，
人的语言是脆弱而无力的，但只有当
我们相信自己的语言反映出事实时，
才有可能建立健康而高贵的人际关
系。「如果人互不信任，不讲真话，
人类就不可能共存。」[7] 这种信任
的基础就是爱。 「我们蒙召在我们之
间、在我们的家庭中和在我们的社区
中建立一种清晰和相互信任的气氛......
这在圣神的恩宠下是可能的，圣神让
我们用爱去做每一件事，从而完全地
履行天主的旨意。」[8]

以面向真理、愿意为真理而牺牲的方
式生活，会让我们的内心充满和谐与
平安。「只有谦卑才能找到真理，而
真理又是爱的基础。」[9] 相反，生
活在虚假的交流中是情况严重的，因



为它会阻碍人际关系，从而阻碍爱。
在有谎言的地方就没有爱，就不可能
有爱。而当我们谈论人际交流时，我
们指的不仅仅是言语，还有手势、态
度，甚至是沉默和缺席不在场。人以
他一切的态度与行动来说话。我们一
直都在互相沟通。我们所有人都靠互
相沟通而生活，而我们总是置身在真
相与谎言之间。」[10]

基督徒的圣召是一条与基督认同的道
路。祂是真理（若 14：6）。 祂来到
世间，是为给真理作证（若18：
37）。 因此，热爱真理是基督徒生活
所固有的，是基督的门徒说话和做事
的基本法则：「你们的话该当是：是
就说是，非就说非。」（玛5：37）
一切真实的事都是来自天主，「其他
多余的，便是出于邪恶。」（玛5：
37）在通往天主的道路上，必然有着
人对真理的热爱。这会促使我们努力
通过思、言、行为来了解它并传递
它。为人诚恳就是事奉真理，而按真
理行事就是与天主共融。



在生活中真诚

当圣施礼华被问到他最喜欢哪一种美
德时，他立刻回答：「诚恳」。受他
直接的启发而创办的第一所学校的座
右铭就是：「让我们是就说是，非就
说非。」他在一篇讲道中说：「基督
徒需证明所做的事皆真诚、信实、坦
荡，他的品行应反映基督的精神。如
世上有人能言行一致，那便是基督
徒，因他被托付了结果实的恩赐（参
阅路19：13），而那恩赐则是拯救及
释放人的真理（参阅若8：32）。 你
们或会问：'如何能达到生命的真
诚？』耶稣给了教会所需的方法，祂
教了我们如何祈祷、如何认识祂的天
父，祂派遣了圣神......祂又留给我们可
见的恩宠──圣事。 利用它们，加强
你的虔敬，每天祈祷，不要拒绝基督
十字架甘美的负荷。」[11]

有时候，我们可能会在真相面前感到
恐惧不安，对其中所包含的承诺和要
求感到惊惶失措。我们可以祈求天主



赐给我们恩宠，让我们常常透明、单
纯地行事，不虚伪，不复杂。我们知
道，如果真相不完整，至少就我们而
言是不完整的话，那就不是真相。我
们这样地、诚实地行事，就会赢得信
任，而不需要添加夸张的表达来赢得
别人的信任。

圣母玛利亚默默地聆听天使的话语，
不懂的地方就询问，并且慷慨地回
应，没有藉词推搪。随着她一句「尔
旨承行」，救世的真理者就在她的胎
中化身成人。在她身上，真理和爱的
终极结合得以实现了。我们可以祈求
她那母性的代祷，好使我们，她的孩
子们，可以学会在爱中活出真理，从
而开辟那条通往最伟大的「真理」的
道路。

[1]教宗圣若望保禄二世，1999年4月
7日公开接见时的讲话

[2]同上

[3]《天主教教理》，2142



[4]同上，2153

[5]同上，2143

[6]圣奥思定，《论山中圣训》，2、
5、19

[7]圣多玛斯. 阿奎那，《神学大
全》，II-II，q. 109，a. 3，ad. 1

[8]教宗方济各，2017年12月12日三
钟经前的讲话

[9]教宗本笃十六世，2019年11月19
日接见国际神学委员会的委员时的讲
话

[10]教宗方济各，2018年11月14日
公开接见时的讲话

[11]圣施礼华，《天主之友》，141



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-
Qi-Di-Shi-Zhou-Xing-Qi-Liu/ (2026年2

月8日)

https://opusdei.org/zhs/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Shi-Zhou-Xing-Qi-Liu/
https://opusdei.org/zhs/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Shi-Zhou-Xing-Qi-Liu/
https://opusdei.org/zhs/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Shi-Zhou-Xing-Qi-Liu/

	默想：常年期第十周星期六

