
opusdei.org

默想：常年期第二十
一周星期五

一些能帮助我们在常年期第二
十一周做祈祷的反思。

为弥撒做准备

让我们的灯保持明亮

在弥撒中朝拜我主

为弥撒做准备

在许多的活动中，充分的准备是非常
重要的。 例如，在体育运动中，比赛



的表现很大程度取决于训练以及掌握
正确技巧所花费的时间。 某些社交聚
会的成功，比如邀请朋友来家中晚
餐，也很大程度上取决于我们的准
备。 一般来说，我们为筹备某些活动
投入的时间，尤其是心机，显示了我
们对该活动的重视程度。 活动越重
要，我们投入的准备就越多，即使仅
仅是在思想和注意力上的准备。 同
时，经验告诉我们，充分的准备会带
来好的结果。 无论是比赛，或与久未
谋面的朋友共度时光，如果我们准备
充分，我们将会更加享受这一切。

没有任何活动或相遇比弥撒更为重
要，因为在那里我们真正体验到基督
的死亡与复活，并领受祂的圣体作为
滋养。 因此，没有任何比准备自己以
相称的方式参与弥撒圣祭更有价值。
纵使我们以最好的准备来参与这救赎
工程，也远不及天主对我们的爱这一
伟大奥秘。 这是一场婚宴，我们受邀
参与其中，就像比喻中的那些童女：
「那时，天国好比十个童女，拿着自



己的灯，出去迎接新郎。」（玛25：
1）

圣施礼华将弥撒视为他生命的中心与
根源，他邀请我们尽可能为这一崇高
时刻做好准备：「圣体圣事就在那天
晚上建立起来，为复活的晨曦预作准
备。 我们也应当为这新曙光作好准
备。 一切有害、破旧、无用的东西，
诸如：灰心沮丧，狐疑猜忌，悲伤忧
郁，胆小无为等等，都要一扫而尽。
圣体圣事给予天主子女一种神圣的新
意，我们应当满怀'更新的心思'奋起响
应，革新自己的一切感情与行为。 我
们的力量已有了新的本源，已有了插
植于我主的茁壮新根苗。 我们切不可
重拾旧酵母，因为我们现在已有了永
不败坏的神粮。」[1]

让我们的灯保持明亮

这个比喻讲述的十个童女，「有五个
是糊涂的，五个是明智的。 糊涂的拿
了灯，却没有随身带油; 而明智的拿
了灯，并且在壶里带了油。 因为新郎



迟延，她们都打盹睡着了。 半夜有人
喊说：『新郎来了，你们出来迎接
罢！』」（玛25：2-6）虽然这个比
喻特别指的是我们在死后将接受天主
的最终拥抱，我们也可以将其应用于
我们在圣体圣事中与基督的相遇。 有
时，我们在弥撒中可能会感到分心或
昏昏欲睡。 尽管我们知道自己身处一
个神圣的地方，可以与天主圣三进行
爱的对话，但我们的想象力可能会天
马行空。 也许在这样的时刻，我们会
觉得自己就像那些等待新郎到来时睡
着的童女一样。

参与圣弥撒并非仅仅是一种脑力活
动，仅仅专注于神父的每一个动作和
言语。 相反，关注弥撒祷文和礼仪姿
势的丰富内涵，好比一扇门，引领我
们进入隐藏在其背后的神圣奥秘。 因
此，这是能够「活出弥撒圣祭的意
义」[2] 的关键，正如圣施礼华所
说，在于我们是否随身携带着油，即
使在更疲惫或分心的时刻，也能为我
们的心灵提供所需的光明，以认出基



督的面容，祂在弥撒中献出自己的生
命来拯救我们。 此外，主业团的创始
人建议我们，将导致分心的事物——
对人的关切、对工作的忧虑等等——
交托在天主的手中。 [3]

「为迎接与主的相遇，准备的条件不
仅是信德，更是一种充满对近人的爱
与慈悲的基督徒生活。 如果我们任由
自己追求看似更舒适的事物，只顾自
己的利益，那么我们的生命就会变得
贫瘠，无法为他人带来生命，我们也
无法为信仰之灯积蓄油; 而这信仰
——在主的来临时，甚至在此之前
——将会熄灭。」[4] 要想真正理解
弥撒，最好的内心准备就是充满爱德
的生活，因为这正是我们在圣祭礼仪
中所颂扬的：耶稣的无限大爱，祂甘
愿为我们每个人献出自己的生命。

在弥撒中朝拜我主

半夜时分，童女们听到了一个声音，
将她们从沉睡中唤醒：「新郎来了，
你们出来迎接罢！」（玛25：6）她



们都开始匆忙地准备自己的灯。 但由
于糊涂的童女没有带足够的油，而且
油不够所有人使用，她们不得不出去
购买。 她们去买的时候，新郎到了;
那准备好了的，就同他进去，共赴婚
宴; 门遂关上了。」（玛25：10）过
了一段时间，当那些慌张的童女到达
时，新郎对她们坚决的拒绝：「我实
在告诉你们：我不认识你们。」（玛
25：12）

为了意识到弥撒圣祭的伟大，我们首
先需要非常了解我主。 愿主永不用对
我们说新郎对糊涂童女所说的话：
「我实在告诉你们：我不认识你
们。」（玛25：12）两个相爱的人之
间的了解，并不局限于生平资料的简
单积累，也不仅仅是偶尔的相遇。 这
是一种内心的态度，它逐渐引领我们
进入对方的感受和思想中。 这就是为
什么朝拜圣体如此重要，它帮助我们
准备心灵，在每一次弥撒中认出我
主。 「在圣体柜前朝拜圣体，帮助并
准备我们更好地参与圣体圣事。」[5]



本笃十六世曾写道：「在圣体圣事
中，֚֚天֚主子来与我们相遇，并渴望与
我们合而为一。 拜圣体纯粹是感恩圣
祭的自然结果，而感恩圣祭本身是教
会最高的朝拜行为。」[6] 因此，弥
撒以外的圣体朝拜教导我们在弥撒中
朝拜我主，渴望通过圣体与祂结合，
并增加对祂的渴求。 「领受圣体就是
朝拜我们所领受的那一位。」[7] 我
们可以请求玛利亚，这位极智之贞女
与圣体之母，助我们像她准备迎接她
的圣子一样，为每一次弥撒做好准
备。 即使我们灯中的油似乎快要耗
尽，火苗也有熄灭的危险，玛利亚会
将她永不会用完的油分给我们，并以
母亲般的慷慨给予我们。

[1] 圣施礼华，《基督刚经过》，
155。

[2] 圣施礼华，《基督刚经过》，
88。

[3] 参阅圣施礼华，家庭聚会笔记，
1971年2月21日。



[4] 教宗方济各，2017年11月12日三
钟经前的讲话。

[5] 教宗方济各，致德国全国圣体大
会信息，2013年5月30日。

[6] 教宗本笃十六世，《爱的圣事》
宗座劝谕，66。

[7] 同上。

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
zhs/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-

Qi-Di-Er-Shi-Yi-Zhou-Xing-Qi-Wu/
(2026年2月13日)

https://opusdei.org/zhs/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Er-Shi-Yi-Zhou-Xing-Qi-Wu/
https://opusdei.org/zhs/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Er-Shi-Yi-Zhou-Xing-Qi-Wu/
https://opusdei.org/zhs/meditation/Mo-Xiang-Chang-Nian-Qi-Di-Er-Shi-Yi-Zhou-Xing-Qi-Wu/

	默想：常年期第二十一周星期五

