
opusdei.org

最超然的理由

「天主把一切都押在我们的自
由上。真爱只有在证明自己的
价值后才能获得，因为它是自
由的果实。」一篇关于基督徒
生活的文章。

2021年7月30日

—— 起初，天主创造了人类作为万物
之主

—— 自由的意义

—— 真正的自由



耶稣公开生活的开始，在纳匝肋会堂
里，我主大声朗读了依撒意亚的一段
话：「上主的神临于我身上，因为他
给我傅了油，派遣我向贫穷人传报喜
讯，向俘虏宣告释放，向盲者宣告复
明，使受压迫者获得自由，宣布上主
恩慈之年。」（路4:18-19；依
61:1-2）合起书卷说道：「你们刚才
听过的这段圣经，今天应验了。」
（路4:21）

耶稣使用这些言词，呈现出自己为一
个解放者——首先也是最重要的，是
摆脱一切限制内在自由的因素：无知
的盲目、罪恶的囚禁、魔鬼的压迫。
祂的讲道经常向跟随祂的人提到会获
得自由和解放。「你们如果固守我的
话，就确是我的门徒，也会认识真
理，而真理必会使你们获得自由。」
（若8:31-32）



最初的基督徒就有着深刻而悦乐的认
知自由是什么。在他们的心目中，否
稣是救世主。祂不是将他们从一个轭
中解放出来，为了加诸另一个轭。祂
破除了阻碍他们享受充实生活的枷
锁。这种崭新、充实的生活回映在他
们洋溢喜乐的生活中。「应常欢
乐，」圣保禄劝告他们，「不断祈
祷，事事感谢：这就是天主在基督耶
稣内对你们所有的旨意。」（得前
5:16-18）

起初，天主创造了人类作为万物之主

「最优秀的巧匠，藉由人类优越的灵
魂和身体的形式，将我们的本性塑造
为最适于皇家的操练：因为灵魂立即
显示出它的高贵及崇高的性格……是
自治的，在其中没有主人，完全受自
己意志的专制支配；除了国王之外，
还能属于谁呢？」[1]

人不幸因罪恶沦为奴隶，但怀着未来
得救的希望，天主会使人复活（参创
3:15），例如，当祂将祂的人民从埃



及的奴役中解放出来、应许给他们一
块土地时，就表明了救赎我们的愿
望，尽管以民必须奋战，但究竟那是
应许之地，天主的礼物，在该地他们
可以自由的敬拜祂。「我是上主你的
天主，是我领你出了埃及地、奴隶之
所。」（出20:2）祂继续说道：「除
我之外，你不可有别的神。」（出
20:3）这即是天主向祂的子民揭示十
诫的理由，让身为以民的百姓获得真
正的自由，和不再沦为奴隶。天主并
非像位暴君一样奴役祂的子民，而是
要使他们心甘情愿、自由地接受祂为
上主。

天主把一切都押在我们的自由上。基
督说，法律和先知所凭据的第一条诫
命，是爱的律法：爱天主于万有之
上，爱人如己（参玛22:37-40）。这
非一般普通的律法。其他的事情可以
借着武力和威胁来命令、强迫。但爱
不是这样的。天主身为至圣情人，只
有当祂在对子民表现出极大的爱、在
多方面清晰地表现出祂的关怀和爱意



之后，祂才对以民有所要求。真爱只
有在证明自己的价值后才能获得，因
为它是自由的果实。然而要发现并让
自己被这种爱所吸引，就必须「培养
内心的自由，这会让我们为了爱而行
事。」[2]

自由的意义

天主创造了我们自由，正是让我们可
以真正爱祂。祂就是这般看待我们，
并因我们而喜悦。我们觉得这很难理
解，因为我们人类无法创造任何自由
的存在物。我们顶多只能生产执行我
们为其设计任务的机器人，或者我们
透过发明随机运行的人造东西来模仿
自由，可是我们永远无法生产出可以
为自己做决定的东西。这就是天主创
造我们，并将我们从限制我们自由的
罪污中救赎出来的事工。

自由的要素并非只是不受外在条件的
限制，而是能够对自我的行为和回应
有个交代。因此，自由与责任齐头并
进。自由就是有能力承担责任，并对



自我行为向他人负责，但最首要的是
对我们的造物主负责。

那么，自由决不是外加的特质，尽管
我们可以忽略它，但仍然是我们自己
的。天主希望我们拥有的自由是真自
由，植根于我们存在的深处。意识到
这一点，是人类进步的大跃进。「个
人和各个民族对自由的热切渴望，是
我们这个时代的积极信号。承认每个
男女的自由，意味着承认他们是人：
自己行为的主人，并为自己的行为负
责，能掌控自己的生活。」[3]

天主爱我们，因为祂创造了我们，祂
期望我们自由，因为祂为了我们自己
而爱我们，只有当我们自由而深情地
向祂敞开心扉时，祂才全然满足：
「我儿，将你的心交给我。」（箴
23:26）因此我们可以理解为什么圣
施礼华说「因为我真想这么做嘛！」
[4] 是行善最超然的缘由。为什么是
超然的？因为结合了天主创造和救赎
大爱的奥秘与祂钟爱之受造物的真诚



回应：认知天主是我们的父亲，并信
赖的接受祂的旨意，因为祂仅愿把有
益的东西赐予祂的子女。

天主已将我们的命运置于我们手中。
这并不意味借着自己的努力，我们便
可得到祂为我们准备的一切，而是让
我们自由地选择归向祂，唯有祂是赐
予我们快乐的那一位。[5] 当我们明
白自己有能力将爱自由地献给天主的
第一刻，我们可能深感恐惧。然而，
如果我们真心决定要对祂说「是」，
那么我们自由的信念会释放我们、令
我们充满喜乐和希望。身为天主的孩
子，在我们倚赖祂的范围内深感安
全。因此，我们了解到为什么圣施礼
华在反思自己圣召时，会惊呼：「当
我们看到自己的忠诚大部分取决于我
们时，不会感到欣喜欲狂吗？想到天
主爱我、并希望祂的主业团也取决于
我的回应时，令我兴奋得难以自已。
我心花怒放、自由地告诉祂，『主
啊，我也爱祢；尽管自己微不足
道。』」[6]



沉思我们的自由，能帮助我们将生活
建基在我们身为天主子女的现实上。
我们不是量产的、同出一炉：我们的
回应都是独一无二的，因为天主独特
的钟爱我们每一个人。但是，如果我
们没有善用它，我们就会失去对自由
的意识。接着，我们会越来越感受到
情绪或环境的束缚、制约，甚至受到
威胁。可能我们开始怀疑自己是否真
的自由，甚至猜疑自由是否值得、或
是否有任何意义。

然而，我们基督徒确知自由是有意义
的。不仅是因为我们摆脱了束缚，有
能力做出自己的决定。如果让某个人
自由自在，告诉他可以去任何他想去
的地方，但实际上他无处可去，或是
他也不知道如何去那里，这分自由就
没有多大的意义了。然而，天主不仅
赋予我们摆脱限制和禁锢；祂还为我
们打开了一望无垠的视野，以满足我
们最深邃的欲望。因为创造我们自由
的「那一位」绝不限制其展现。祂为
我们打开了无限成长的可能性，因为



我们这些自由的受造物就是这样模仿
天主的。祂与祂的独生子结合，为我
们提供了充分发展我们个性的可能
性。

真正的自由

圣施礼华认为，他的司铎牧灵工作是
「帮助他人正视生活对他的要求，发
现天主对他有何具体的期望，同时又
绝不限制他基督徒良知所具有的圣
善、独立性和责任感。这种做法和精
神，是奠基于尊重启示性真理的超越
性，以及对个人自由的爱护。不妨再
补充一点，这种做法和精神，也是植
根于对此现实的认识：即天主没有阻
止历史的发展，时常因人的抉择而转
移。」[7]

这能帮助我们明白为什么一些起初并
不认识基督的人，却因认真的思考自
己自由的事实而最终找到了天主。当
他们开始探索，使他们立即明白了人
性的各种状况及人性明显的局限性。
然而那些已经热爱天主的人，则有能



力透过天主的双手，更深入他们自由
的现实，将与祂的关系建筑在更深
奥、更真实的基础上。

唯一吻合天主子女尊严的态度，就是
怀抱像「飞鸟一样的自由」[8] 心
情，去做自己真正想做的事、想要的
东西，我们必须模仿耶稣基督，祂为
了爱而受尽屈辱、全然自我降服。关
键不仅在于我们的行为似乎是自由。
如果我们确实想跟随耶稣，我们就必
须在心灵深处寻找真的自由泉源 ——
我们是天主子女的事实 —— 并相应
地采取行动，然后我们将获得精神的
自由，。「真正的精神自由即是以爱
行动的能力和习惯性的态度，特别是
在每一种情况下，都要遵循天主所要
求的。」[9]

如果我们认真重视自己的自由，能引
发我们的自发性和主动性。相反，缺
乏自由则往往表现出因恐惧而采取的
行动倾向。神学家对于因犯罪的惩罚
而生成的恐惧感、避恶心，称之为



「奴性恐惧」。这种恐惧可能是回归
天主的开始，然而基督徒的生活，绝
不能仅仅建立在奴性的恐惧上。「在
爱内没有恐惧，反之，圆满的爱把恐
惧驱逐于外，」（若一4:18）「你们
要怎样按照自由的法律受审判，你们
就怎样行事罢！」（雅2:12）

恐惧会不时出现在我们生活的许多面
向中。有些胆小的人，他们虽有行善
的动机，但实际上受到避恶之念的驱
使。因此，当恐惧成为我们行动的驱
策时，我们就会容易把重心转向自
己，因而变得复杂，以致于看不清自
我行动的真正动机和自己想要实现的
善行。但是，如果我们爱天主、如果
我们真的想爱祂，祂就会使我们免于
恐惧，因为对爱天主的人来说，一切
都能获得益处（参罗8:28）。这种信
念驱散了我们不必要的恐惧，使我们
能够喜悦、负责任地行事，享受天主
子女圆满的自由。



的确，我们不会断然地对天主说声
「是」。我们是随时间展开的受造
物，我们必须随时间的推移更新并加
强我们的回应。此外，由于我们被召
叫自由的作出回应，我主希望我们的
回应，渐渐地更为真实。有时祂甚至
似乎在我们面前隐藏祂的面容，促使
我们更加自由和完满的忠诚于祂。祂
想净化我们的外在和次要的动机，使
我们的行为不是出于恐惧，而是出于
真爱。祂邀请我们更真实的忠诚，这
不仅是为保存已经达到的成就，而是
在变化万千的情况下，喜乐地更新我
们对天主慷慨的自我奉献。对忠诚的
渴望激励我们致力使我们最初的
「是」更加完整，以天主的恩宠和我
们的自由回应为基础，搭建我们的内
在生活。

要经常提醒自己，我们不是机器，也
不是仅凭本能生活的动物，而是自由
的人。我们的未来是完全开放的，取
决于自己的主动创意。因此，我们得
到帮助摆脱匿名，以自由和个人的反



应面对天主和他人，并伴随着责任
感。然后，我们能够在与天主的个别
关系中，展开真诚的对话，从而产生
真正、深厚的友谊，让我们与天主友
谊的果实化为强烈的欲望：把天主的
爱和随之而来的自由带给所有人。我
们与他人的友谊会为之成熟：「友谊
本身就是使徒工作，友谊本身就是我
们付出和接受光明的对话。在友谊
中，当为彼此开辟新的视野，计画就
会因应而生。在友谊中，我们在善行
中欢乐，在困难中互相扶持。我们在
一起很开心，因为天主要我们快
乐。」[10]

José Ignacio Murillo

[1]额我略纳齐盎《论人的生成》4

[2]范康仁《牧函》2017年2月14日，
8



[3]范康仁《牧函》2018年1月9日，1

[4]圣施礼华《基督刚经过》17

[5]「但是『本性』确实赋予人自由意
志，使人能转向天主，天主能让他快
乐。『我们通过朋友所做的事情，从
某种意义上说是我们自己完成
的。』」圣多玛斯阿奎那《神学大
全》I-II，q. 5 a. 5 ad 1

[6]圣施礼华《与天主独处》324

[7]《基督刚经过》99

[8]圣施礼华《书信》1951年9月14
日，38

[9]范康仁《牧函》2018年1月9日，5

[10]范康仁《牧函》2018年1月9日，
14



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

zhs/article/zui-chao-ran-de-li-you/
(2026年2月2日)

https://opusdei.org/zhs/article/zui-chao-ran-de-li-you/
https://opusdei.org/zhs/article/zui-chao-ran-de-li-you/

	最超然的理由

