
opusdei.org

新地中海（一）：
「身为天主孩子的第
一个祈祷」

当我们深刻意识到自己是天主
的儿女时，能改变一切，正如
圣施礼华意外地发现这个「新
地中海」时，改变了他的生
命。

2020年4月14日

新地中海（一）：「身为天主孩子的
第一个祈祷」（收听普通话录音）



「我的子女们，现在正是时候，要越
来越深入这世上的『默观道路』
了！」[1] 主业团监督用这一句话，
给我们指出现世的优先重点之一。今
天，一如既往，基督徒的使徒工作是
「我们内心生活的满溢。」[2] 首
先，这意味著与他人沟通交流基督徒
的生活，即共享我们的生活。其次，
如果我们要将信仰带给世界，我们自
己首先需要深刻的理解并实践它。简
而言之，正如圣施礼华所说：这是
「加深认识天主圣爱的良机，好使我
们能够藉著自己的言行，把天主的爱
显示给他人。」[3]

这种「深入」信仰的努力具有特殊的
印记。关键不在於从我们已知的进入
未知的领域。相反的，意思是要我们
更深入的去了解似乎是显而易见、自
己已熟知的、经常听到的东西，好能
从中有所「发现」，因而领悟到新的
力量和深度。圣施礼华将这种经历称



之为发现「新地中海」，这种「新地
中海」以出人意料的方式在我们眼前
展开。例如，在《鍊炉》中，他说：
「我们必须坚持内修生活，正如坚持
人性的爱一样。你必须经常默想相同
的主题，持续下去，直到你发现一个
『新地中海』。你惊讶地问：『我从
前怎麽没有清楚的看到这一点？』只
因为我们有时好像是水流过石头的表
面一样，一滴也没有吸收。因此，如
果我们想吸收天主的祝福，就必须再
三重温相同的事物 ─ 因为它们每次都
是不同的。」[4]

「再三重温相同的事物，」以便发现
其中内含的所有财富，从而发现「它
们每次都是不同的！」这就是我们受
召去度默观生活的道路。这意味著探
讨海洋中的深阔，乍看之下，乏善可
陈、了无新意，因为它已经成为我们
日常的景观。罗马人称地中海为「我
们的海洋」Mare nostrum：因它是
众所周知，是百姓日常生活的一部
分。圣施礼华谈到要去发现新的地中



海（译註：即华文之所谓的「新大
陆」），因为当我们深入自己认为熟
悉的海域时，摆在我们眼前的是一望
无际、令人讚叹的水平视野。於是，
让我们与圣女加大利纳一同向至圣圣
三倾诉：「祢就像深海一般；我越进
入祢，就发现越多，而我发现越多，
就更寻求祢。」[5]

这些发现是天主在祂愿意的时刻，以
祂的方式发出来的光照。如果，我们
勤奋的去寻求和沉思，也可準备自己
的灵魂去接受天主这光照。「就像一
个一直在黑暗中的人，突然间用他的
肉眼看到太阳，因而清楚地看到他从
未见过的事物。同样，领受圣神之人
的灵魂也得到光照。」[6]

在这一系列的新文章中，我们将介绍
圣施礼华在他的内修生活中，所发现
的一些「新地中海」，以便与他一起
更深入地「进入深邃的天主圣爱。」

阿爸，父啊！



在初期的基督徒中，最根深蒂固的信
念之一，便是他们能以受锺爱之子女
的身分称呼天主为父。耶稣本人曾教
导他们：「你们应当这样祈祷：我们
在天的父！愿你的名被尊为
圣，……」（玛6：9）。祂将自己以
天父疼爱之子的身分，呈现给犹太
人，并教导门徒以同样的方式行事。
宗徒们曾经听到祂用希伯来人子女呼
叫自己父亲的名称来称呼天主。在领
受圣神之后，他们也开始使用该称
呼。对以色列人的虔敬方式而言，这
是一个崭新的称呼，但是圣保禄却认
为这其实是每个人都熟悉的一件事：
「其实你们所领受的圣神，并非使你
们作奴隶，以致仍旧恐惧；而是使你
们作义子。因此，我们呼号：『阿
爸，父呀！』圣神亲自和我们的心神
一同作证：我们是天主的子女。」
（罗8：15-16）。

那信念使他们充满信心，并赋予他们
意想不到的勇气：「我们既是子女，
便是承继者，是天主的承继者，是基



督的同承继者。」（罗8:17）耶稣不
仅是天父的独生子，而且还是众多弟
兄中的长子。（参罗8：29；哥1：
15）於是，基督带给他们的新生命，
被视为天主锺爱子女的生命。这既不
是理论，也不是抽象的真理，而是让
他们充满喜乐的事实。我们在宗徒圣
若望第一封书信里，可看到洋溢著欢
乐的反映：「请看父赐给我们何等的
爱情，使我们得称为天主的子女，而
且我们也真是如此。」（若一3：
1）。

我们基督徒从小就知道天主的父性、
祂对我们每人独一无二和百般温柔的
爱情。儘管如此，我们仍然被召要用
个人生动的方式去发现这份爱，从而
改变我们与天主的关係。这样一来，
平静与信赖的地中海就在我们眼前呈
现了，让我们人生的视野，能更深入
其中、无穷无尽。对於圣施礼华来
说，是个意外的发现，突然为他掀开
了一张隐藏在他很熟悉的东西中的全
貌。



这是发生在1931年秋天，正如他多年
之后的回忆：「我可以仔细地述说，
发生在哪里、在哪时，我第一次身为
天主儿子时的祈祷。早在我童年就已
学会称呼天父，一如『天父经』教导
的。但是，真正感受到、看到、惊讶
於天主渴望我们成为祂的孩子…是在
大街上、在电车上。历经了一个小时
或一个半小时，我不知道。我禁不住
得大声惊呼：『阿爸，父啊！』」[7]

在接下来的几个月中，圣施礼华反覆
思考那件不寻常的事。譬如，一年
后，在避静时他写下：「第一天。天
主是我的父亲。我决不离开这思
念。」[8] 他一整天都在深思天主的
父性！儘管沉思的时间那麽漫长，我
们起初可能会感到惊讶，但实际上，
充分表现出那份神圣父子情义的孝爱
经验，深深地紮根他的心中。我们也
应该在祈祷中，及每次转向天主时，
首先要培养一个信赖的交託，和感恩
的态度。如果，我们想要与天主建立



一份关係，我们需要再次亲自去发现
祂确确实实渴望成为我们的父亲。

谁是我的天主？

也许我们在很小的时候，像圣施礼华
一样，也学过天主是我们的父亲。可
是，在我们能把自己是天主子女的事
实视为一个根本的道理、生活的整体
之前，我们很可能还有很长的一段路
要走，我们如何促使这个新发现的到
来呢？

首先，要真正发现天主的父性，我们
经常需要恢复祂的真实形象。对我而
言，天主是谁？有些人自觉或不自觉
地认为天主是实施法律者，祂威胁要
去惩罚不遵守法律的人。有人期望祂
的旨意能承行，并在遇到不服从的情
况时，会激怒祂；简而言之，我们只
是不愿顺服师傅的下属。在其他情况
下（对某些基督徒也是如此），基本
上天主被视为是我们必须表现良好的
原因。祂被认为是我们需要努力实
现、「应该」追求的，但实际上，



「不想」追求的目标。然而，天主
「不是一个残酷的暴君，也并非是一
个顽固和不解人意的判官；相反的，
祂是我们的父亲。祂向我们提起我们
的私心小器、我们的罪恶和过错，祂
所以这样对待我们，是为了解放我
们，赐给我们祂应诺的友谊和爱
情。」[9]

有时，在许多情况下，父亲的身分引
起质疑，使人难以理解「天主是
爱」。（若一4：8）我们与朋友或同
事交谈时，也许会看清这一点；他们
的父亲并没能在他们身上带来美好的
回忆，因而天主身为父亲的事实，也
不会特别吸引他们。因此，在与他们
谈论信仰时，最好帮助他们了解自己
生活中缺乏父爱的痛楚，显示出他们
对父爱的渴求，是多麽深远的铭刻在
他们内心：一位可走在他们前面的父
亲，并呼唤他们。他们能藉由和一位
朋友或神父亲近的关係，帮助他们去
发现：「上天下地的所有父亲都是由
天父而得名。」（弗3:15）；并体验



到每人心中怀有温柔的「成为『保护
者』的圣召。」[10] 在父亲或母亲身
上表达自己「已为人父母」，或有一
天想要成为父母。这样，他们就可以
继续在他们的灵魂深处发现天主的真
实面貌，去过我们－祂的孩子－被召
唤的生活方式，同时我们知道祂以无
限的爱情关注我们。父亲爱他的孩
子，不是因为他所「做的」事情，或
是为结果，而仅只是「因为他是自己
的孩子。」他希望自己的孩子过个好
生活，并尝试从每个孩子身上激发最
大的善，但他始终知道孩子在自己眼
中是个无价珍宝。

这可帮助我们记住一点，尤其是当我
们在某事上失败时，或是当自己的生
活与世俗公认的「模式」之间有落
差、导致我们自尊心低落时。「我们
的属灵身份才是我们真正的『身
分』：我们一直都是天主疼爱的孩
子。因此，你们可以看清，如不接受
自我、生活得忧鬱寡欢、看法负面消
极，意味著不认识自己最深层的身



份。就像天主想要凝视我，我却故意
走开，破坏祂对我的梦想。天主依我
们的原貌爱我们，不会因我们的罪
过、错误或过失让祂改变主意。」
[11]

意识到天主是我们的父亲，还包括让
我们自己被祂视为「锺爱的孩子」。
然后，我们才领悟到，自己的「价
值」并不取决於我们拥有的才能，或
我们所做的事、我们的成功，而是取
决於创造了我们的圣爱，「因为他於
创世以前，」（弗1：4）就「梦想」
并肯定了我们。鑑於在现世中有时存
在对天主的冷漠，本笃十六世从他上
任之初，就回想起「我们不是进化的
偶然和毫无意义的产物。我们每个人
都是天主思想的结晶。每个人都被天
主意愿，每个人都被祂所爱，每个人
都是必要的。」[12] 这个想法真的影
响著我们的日常生活吗？

天主儿女信赖的希望



圣施礼华经常提醒主业团的信友们，
「我们灵修生活的基础是我们神圣父
子情义的感受。」[13] 他将其「与那
根把一条美妙的珍珠项鍊串在一起的
线相提并论。神圣的父子情义是把所
有美德联繫在一起的那根线，因为它
们是天主儿女的美德。」[14] 因此，
是非常重要的，我们请求天主为我们
打开这个「新地中海」─维持并塑造
我们全部的灵修生活。天父义子女的
「线绳」使我们「每天充满盼望地操
练託付一切给天主旨意的态度。」
[15] 这态度在孩童身上可以发现，尤
其是在他们很小的时候。因此，在圣
施礼华的生活和著作中，神圣父子情
义经常会与神婴小道紧密地连在一
起。当孩子在学习骑自行车时，经常
摔倒，但是他都觉得无所谓，只要他
看到爸爸在旁边，一定会鼓励他重
试。那就是他「希望的交付」的意
思。「爸爸说我可以…那麽就让我再
来一次吧！」



意识到我们是天主的儿女，即给了我
们执行我主赋予我们的使命所需的安
全感。我们感觉好像那个父亲对孩子
说：「孩子！你今天到葡萄园里去工
作罢！」（玛21:28）。也许我们的
第一个反应就是感到忧虑，立刻想像
出各种可能的困难。但是，我们马上
就认出是天父对我们极大信心的表
现，并且期待著我们能做到。像基督
一样，我们学会把自己捨弃在天父的
手中，发自我们灵魂的深处告诉祂：
「但是，不要照我所愿意的，而要照
你所愿意的。」（谷 14:36）。圣施
礼华一生以基督的形象教导我们要如
此为之：「多年来我坚信要在快乐现
实中获得支持，不论处境如何，虽有
少许改变我都这样祈祷：『主，你放
我在这里，交託我办这办那，我完全
信靠你，我知你是我的父亲。我知道
小孩对父母绝对地信任。』」[16]

我们不能否认会有困难。但是我们知
道，无论发生什麽事情，我们无所不
能的父亲都会陪伴著我们；祂在我们



身边、关照我们。祂在做我们正试著
在做的事，因为到头来那是祂的工
作。祂可能会以一种不同的方式来
做，但是会更有效果。「只要你已经
真正委身信赖天主，便马上会明白怎
样万事随遇而安。如果你的事业，没
有取得预期的结果，甚至在你用尽了
一切必要的方法的情况下，你也不会
丧失你的平安。因为你的事业，毕竟
会按照天主安排的光景成就的。」
[17]

「加强我们的『神圣父子情义』的感
受」我们注意到，圣施礼华并没有将
「神圣的父子关係」作为主业团精神
的基础，而是明指我们神圣父子之情
的「感受」。「做为」天主的儿女还
不够；我们需要「意识」到自己是天
主的儿女，以致我们的生命深具有这
份「感受」。在我们心中深信不疑的
确定性才是最坚固的基础。那麽，我
们神圣的父子情义的真理就成为一个
活生生的现实，对我们的生活产生了
特殊的影响。



为加强这份「感受」，我们的思想和
内心最好能更深入地进入该现实。首
先，「用我们的思想」，在祈祷中，
仔细默想圣经中有关天主的父性、我
们人性的父子关係，以及身为天主孩
子生活的一些章节。在这里，我们可
以从圣施礼华诸多的著作中汲取很多
启示，明白成为天主的子女的意涵，
[18] 或来自其他圣人和基督宗教作家
的反思。[19]

凭著「我们的心」，我们可以信任天
父，在祂的圣爱中捨弃自己，从而更
深入地了解我们是神的孩子。我们可
以试图了解祂对我们的爱情，来激发
我们的孝爱、信赖，无论有无言语。
这样做的方法之一是以简短的诉求或
愿望向祂求助。圣施礼华建议：「你
要每天多次在心里唤祂『父亲』，告
诉祂：你爱祂、仰慕祂、因自己是祂
的儿女而骄傲、强壮。」[20] 我们还
可以利用一些简短的祈祷，帮助我们
意识到自己是天主子女的安全感，来
面对每天，或发感恩、忏悔和希望的



祈祷。方济各教宗向年轻人建议的祈
祷词：「主，感谢祢爱我；我确定祢
爱我；帮助我爱上自己的生活！不是
爱上自己的过错－需要纠正，而是因
为生活本身是件伟大的礼物，是爱与
被爱的时刻。」[21]

回到父亲的家

家庭被描述为「我们回去的地方，」
我们在那里寻求庇护和休息。正如圣
若望保禄二世喜欢说的，家是「爱与
生命的庇护所」。[22] 在那里，我们
再次找到了赋予我们生命意义和价值
的圣爱，因为它是家庭的源头。

同样，在感到疲惫、受到虐待或感到
受伤……以及在我们冒犯了祂时，感
知到我们是天主的孩子，使我们满怀
信任地回到祂身边。重新返回父亲身
边是另一种生活上「希望的交付」。
我们应该经常默想一个有两个儿子的
父亲的寓言，圣路加向我们讲述了这
个寓言。（参路15：11-32）「天主
正在耐心地等候我们，像比喻中的慈



父一样，伸开双臂，虽然我们是不敢
当的。无论我们是否犯了滔天大罪，
那并不要紧。就如浪荡子一般，只要
我们敞开心扉，思念父亲的家园，即
使我们对祂的回应非常冷淡，天主会
赐给我们恩惠，称作祂的子女－真正
的子女，带给我们无比的惊愕与欢
乐。」[23]

也许那个儿子丝毫没有考虑到自己给
父亲造成的折磨；他最怀念的是他在
父亲家里的生活方式。（参路15：
17-19）他出发回家的想法是降格成
为另一个僕人。儘管如此，他的父亲
还是款待了他－出去见他，拥抱了
他，并用亲吻接纳他！－令他记起自
己最深的身份：他是他的儿子。父亲
立刻下令将儿子的衣服、凉鞋和戒指
归还给他，父爱的种种迹象，即便他
的恶劣行为再多，也无法抹灭。「多
少也使父亲受到牵连。可是，做错事
的毕竟是自己的儿子，这个关係不能
因任何行为而遭改变或破坏。」[24]



即使有时我们可能将天主视为一位我
们是其僕人的主人，还是一位冷血的
法官，但祂仍然忠信於祂为人父的圣
爱。在我们跌倒后，尝试著去接近
祂，总是真正去发现祂的绝好机会。
也揭示给我们自己的身份。不仅只是
祂已经决定爱我们的这个事实（因为
祂愿意），而是由於透过恩宠，我们
真的是天主的儿女。我们是天主的儿
女：没有任何人或事可以夺走我们的
尊严。甚至连我们自己也都不能。因
此，当我们看到自己软弱的现实，以
及我们明知故犯罪恶的现实时，我们
绝不应失去希望。正如圣施礼华所
说：「但其实不然，最后抉择的一句
说话是来自天主自己的，而这句话就
是祂的救赎和仁慈的爱，亦即是使我
们成为祂的义子的定论。」[25]

被爱占据

神圣父子情义的「感受」改变了一
切，正如这改变了圣施礼华的一生，
因为他意外地发现了这个「新地中



海」。当我们以走在我们前面、等待
著我们的圣爱为核心，而不是建基於
自我的进步或改善的决心上，内修生
活会有多麽的不同！如果我们把自己
的所作所为放在首位，那麽我们几乎
就让灵修生活围绕著自己个人的进步
打转。从长远来看，这种生活方式不
仅冒著可能把天主之爱遗忘在我们灵
魂角落的危险，而且会导致灰心丧
志，因为我们是孤军奋鬥，抵抗失
败。

但是，当我们把一切都集中在天主的
作为上，让自己被祂爱著，每天欢迎
祂的救赎时，我们的奋鬥即会呈现出
截然不同的格调。如果我们胜利，感
激和讚美就会自然而然从我们内心湧
现出来。如果我们遭受到失败的痛
苦，我们可信赖的回到天父身边，请
求宽恕，并让祂拥抱自己。因此，我
们了解到：「神圣父子情义不是一个
有其行动的特殊德行，而是美德主体
的恒常状态。我们所有的行动，在操
练我们所有的德行的当下，都能够且



应该是在操练我们的神圣父子情
义。」[26]

对於一个每天都在迎接天主圣爱的人
而言，被击败是不存在的。甚至罪恶
也能成为一个机会，让我们牢记自己
的孩童身份，并回到天父那里，祂坚
持前来招呼我们，说著：「儿子，我
的儿子！」就像圣施礼华一样，这份
认知将使我们重获力量再次跟随我
主。「我很肯定地说，藉著恩宠的光
明和助佑，你和我可以看清一切：应
该焚烧的，我们会把它烧尽；应该根
除的，我们会把它连根拔除；应该捨
弃的，我们会把它完全抛弃。」[27]

但我们这样做，不要感到焦虑或沮
丧，要展现出基督徒生活的理想，但
不与完美主义混淆。[28] 然后，我们
把生活的核心聚焦在天主对我们的爱
上，只顾著去爱。我们将像小小孩一
样，只要他们发现了一些父亲的爱，
就寻找各式各样的方式表达他们的感



激之情，以他们所能够表达的或多或
少的爱来回报。

[1] 范康仁《牧函》2017年2月14
日，30

[2] 同上。参圣施礼华《道路》961；
《天主之友》239

[3] 圣施礼华《基督刚经过》97

[4] 圣施礼华《鍊炉》540

[5] 圣女加大利纳《对话录》第167章

[6] 耶路撒冷的圣济利禄，教理16，
16

[7] 圣施礼华，1969年12月24日默想
（Andres Vázquez de Prada, The
Founder of Opus Dei, vol. 1,
Scepter, p. 334）.



[8] 圣施礼华，亲密笔记，1637
（Andres Vázquez de Prada, The
Founder of Opus Dei, vol. 1,
Scepter, p. 400）.

[9] 《基督刚经过》64

[10] 教宗方济各，教宗就职典礼弥撒
讲道，2013年3月19日

[11] 教宗方济各，波兰世界青年日讲
道，2016年7月31日

[12] 教宗本笃十六世，教宗就职典礼
弥撒讲道，2005年4月24日

[13] 圣施礼华《书信》1961年1月25
日

[14] 圣施礼华，讲道笔记，1974年7
月6日

[15] 范康仁《牧函》2017年2月14
日，8

[16] 《天主之友》143



[17] 《犁痕》860

[18] 参阅范康仁，「神圣父子情
义」，Diccionario de san
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Monte Carmelo, Burgos 2013, pp.
519-526.

[19] 参阅慈悲禧年相关文件。Cf.
Pontifical Council for the
Promotion of the New
Evangelization, Merciful Like the
Father. Resources for the Jubilee
of Mercy 2015-2016.

[20] 《天主之友》150

[21] 方济各，讲道，2016年7月31日

[22] 圣若望保禄二世，讲道，2003年
5月4日

[23] 《基督刚经过》64

[24] 圣若望保禄二世，通谕《富於仁
慈的天主》（1980年11月30日）5



[25] 《基督刚经过》66

[26] 范康仁及I. de Celaya, Vivir
como hijos de Dios, Eunsa,
Pamplona 1993, p. 54.

[27] 《基督刚经过》66

[28] 参阅范康仁《牧函》2017年2月
14日，8

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

zhs/article/xin-di-zhong-hai-yi-shen-
wei-tian-zhu-hai-zi-de-di/ (2026年1月

22日)

https://opusdei.org/zhs/article/xin-di-zhong-hai-yi-shen-wei-tian-zhu-hai-zi-de-di/
https://opusdei.org/zhs/article/xin-di-zhong-hai-yi-shen-wei-tian-zhu-hai-zi-de-di/
https://opusdei.org/zhs/article/xin-di-zhong-hai-yi-shen-wei-tian-zhu-hai-zi-de-di/

	新地中海（一）：「身为天主孩子的第一个祈祷」

